
Corro, P.. 1976. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/1976/1179 1 de 4

1976

Por Pablo Corro Pemjean

Director: Manuela Martelli
Año: 2022
País: Chile

Tags | Cine chileno | Memoria | Crítica | Chile

Investigador y académico. Profesor Asociado Instituto de Estética Facultad de Filosofía Pontificia Universidad Católica de Chile. Jefe del

Magíster UC en Estudios de Cine. 

“Las casitas del barrio alto, con rejas y antejardín, una preciosa entrada de auto, esperando un
Peugeot”. La letra de Víctor Jara propone en 1971 una caracterización escénica y dramática de la clase
alta, de los “momios”, presenta una taxonomía material, instrumental, de ese contingente.

En el año 1976 que es el tiempo histórico y el título del filme de Manuela Martelli la materialidad y la
razón instrumental también definen a la clase alta. La producción de Andrés Wood promete el
tratamiento de las cosas como cifras ambientales, como efectos materiales historizados, Machuca, Los
Ochenta y Araña constituyen toda una escuela de economía expresiva que incluye a Dominga
Sotomayor, que también participa de la producción de 1976.

Dos Peugeot 404, uno azul, el de Carmen, dueña de casa, madre, abuela, otro Peugeot blanco que
circula por todas partes para multiplicar las evidencias instrumentales de la época y zapatos, zapatos
manchados, televisores, radios, liebres (microbús Mercedes Benz 0319), aros con clip, abrigos,
cabinas telefónicas.

La red de sentido que el filme compone con estos objetos es estrecha como el tiempo, el mundo social
y el territorio que los identifica: los primeros años de la dictadura, los años más brutales, el tiempo de
razzia a los “upelientos” por la DINA; el ambiente de complacencia de la clase alta por el orden y la
ilusión de un bienestar material que se perfila en el horizonte con el sistema de mercado; el
aburrimiento, la frustración de la esposa del médico, director del Hospital Barros Luco; Algarrobo,
vacaciones de invierno.

La esfera de Carmen, interpretada de modo excelente, memorable, por Kuppenheim, sola con su
sirvienta en la casa en la playa, es una figura posible de la estrechez de la perspectiva de su clase
sobre el país, un ambiente de acuario con aguas sin la agitación exterior de las que azotan la
costanera frente a la casa, el modelo de ese estanque para peces de color que unos maestros están
construyendo en la sala de la casa.

A fuerza de agua y vidrio escenificados, la película de Martelli está llena de transparencias, en los
interiores, sitio dominante en los cines de la dictadura, por ejemplo, en Caiozzi o Sánchez, el afuera
se filtra en forma de pálidas luces blancas, amarillas, azules, otorgando cierta falsedad escénica a la
casa de playa, a la capilla, a la escuela para ciegos, a la cabina del Peugeot. En esos sitios donde
Carmen figura con sentido asistencial, repartiendo ropa, regalando medicamentos, leyendo “El vaso
de leche” a los ciegos, curando al forajido, al terrorista, al “comunista”, la claridad, la visibilidad
acoge y mezcla la certeza de la legalidad política, con la impunidad de la oligarquía y la
caridad cristiana.

La fenomenología de la conciencia de clase alta en 1976 que propone Martelli es de sentido de una
factura de gran definición y delicadeza ejecutada por Yarara Rodriguez, la directora de fotografía. 



Corro, P.. 1976. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/1976/1179 2 de 4

La eficacia de revelación histórica, de fenomenología de la conciencia que tiene 1976 de Manuela
Martelli convoca bajo el dispositivo espacial de la maqueta, propio del sentido histórico de clausura y
afín al programa de control de la dirección de una ópera prima, un esquema de luz que suma a los
tenues planos cromáticos una dominante, diurna, una luminosidad blanca, matizada por claro
oscuros sin barroquismos, sin geometrías tópicas, que afirma una especie de invierno estancado.

Estanque, maqueta, 1976 es también un drama sobre la crisis de la inmunidad de la conciencia-casa,
una tesis biopolítica.

El sacerdote, Padre Sánchez, que interpreta Hugo Medina, amigo cercano de Carmen, benefactora de
la parroquia de Algarrobo, le pide ayuda para cuidar a un joven activista de izquierda, Nicolás
Sepúlveda, herido de bala. La mujer asume el riesgo y se ocupa con abnegación del joven, de su
cuerpo que carga, lava, desinfecta, venda, corta el pelo y peina, cuerpo, para los cuidados no muy
diferente al de los nietos. Gracias a las atenciones el prófugo se reestablece y enfermo y cuidadora
pueden conversar sin el impedimento de ni siquiera conocer sus nombres. En su sentimiento de
gratitud el joven le promete que cuando triunfe su causa le pondrán su nombre a un hospital, acaso el
de “Cleopatra”, que es el nombre que asume Carmen cuando acepta tomar contacto con los
camaradas del herido para preparar su rescate.

La figura de la abnegación, forma dramática del que vive por el bienestar de los otros, que Carmen
ilustra de manera ejemplar, en el caso excesivo del cuidado del perseguido se justifica por las ganas
de vivir que esa cercanía física, encarnación de una contrariedad, le despierta y que su expresividad
episódica más intensa ilustra. Sin embargo, un remanente conservador limita la veracidad del
entusiasmo de la mujer por el joven a través de una doble forma reaccionaria. Primero, por el hábito
prefigurado de la mentira que envuelve el trámite de la curación, cuando le pide antibióticos al
marido para unas niñitas “que se hicieron un aborto con unos alambres”, o cuando solicita lo mismo
a una enfermera, para un perro grande herido. Segundo, porque la proyección enferma de la
animalidad humana sobre los pacientes humanos e imaginarios los desfigura, y porque hay cierta
crueldad, liviandad de clase en el modo de nominar los males de los pobres. Veremos que desde estas
pequeñas mentiras el sentido de 1976 compromete otras mentiras descomunales.  

Si lo que Martelli propone es un ensayo sobre la clase alta-derecha en tiempos de la dictadura la
identificación de sus malas costumbres es un buen expediente, una de ellas la costumbre de disponer
personas. Alejada de su marido, Miguel, Alejandro Goic, que dedica todo su tiempo a la dirección de
un hospital en Santiago, de sus hijos ya mayores, de la vida social, Carmen dispone del prófugo, de su
cuerpo que puede ver y tocar con la excusa de las curaciones, y pese a que esta propiedad material no
alcanza el modo sexual actúa como un contagio de conciencia, que fluye través del diálogo abriendo
otra perspectiva de la realidad que, aunque el diseño coloquial escueto no figura en su progresión
(limitación endémica del cine chileno, la materia de los diálogos) concluye en una conversión
ideológica, en una metamorfosis sensible. 

La serenidad recurrente, celeste, de la esfera del cuarto del herido activa figuras reminiscentes de
otros invasores simbólicos, clásicos, próximos y remotos. Los proletarios que en 1951 protagonizan
Casa Tomada de Cortázar, o diez años después, brotando del río Mapocho, Los Invasores de Egon Wolff,
y desde la distancia de la meseta de Castilla y en 1973, ese prófugo del franquismo asimilado a
Frankenstein en El espíritu de la colmena de Víctor Erice, o en 1974 el torturador nazi y la torturada
judía reunidos por un amor patológico en la Viena de los 50 en El portero de noche de Liliana Cavani.

Las relaciones de estos textos evocados con los motivos de 1971 exponen una hebra dramática de
impotencia que relaciona a los invasores con los invadidos e incluso con ese paradójico deseo de ser
invadido, de exponer la apacible, rutinaria, desapasionada vida interior al afuera de la intensa
vida proscrita.

En el sentido de obra de cámara que tiene 1976 en el despliegue de las interacciones dramáticas en un 
pasaje autorreflexivo, tópico vacacional, invernal, de la clase alta, de ver películas familiares en 8 
mm, la hija comenta delante de los niños la tristeza de esas vacaciones filmadas, tristeza que el plano 
de niños y playa no confirman, tristeza de la madre, de Carmen, “de la abuela que se mandó a 
cambiar”. El episodio subraya, primero, el temprano deseo de huir de la protagonista, segundo, un 
índice más estructural, que en este filme lo terrible surge al paso, de acuerdo a una poética de lo



Corro, P.. 1976. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/1976/1179 3 de 4

particular al sesgo, de lo indicial, lo cifrado. En este sentido, como en lo minúsculo, esa esfera de la
historia figurada a través de objetos, de artefactos, lo mayúsculo también se presenta en la limitación
de las partes.

Ya envuelta en la angustia-fascinación de formar parte de la célula opositora que quiere rescatar al
fugitivo, de aventurarse por San Antonio en una micro repleta, con gente colgando (otro plano
evocativo de las postales fílmicas de la UP, un plano de La Batalla de Chile, o antes, de Venceremos),
Carmen, ve, junto a sus nietos, el cadáver de una joven arrojada en la playa. La visión es breve, los
comentarios escuetos, propicios para el orden de la conciencia, para un rápido olvido.

No es posible no relacionar el título “1976” de Martelli con el caso de la joven militante del partido
comunista Marta Ugarte cuyo cuerpo apareció en septiembre de 1976 en la playa La Ballena muy cerca
del balneario Los Molles. Funcionaria del gobierno de Allende fue detenida por la Policía de
Investigaciones, torturada por la Dina en Villa Grimaldi, asesinada y arrojada al mar desde un
helicóptero. En uno de sus numerosos montajes periodísticos proclives a las programaciones
criminales de la dictadura El Mercurio informó que el crimen de la joven era de carácter pasional. Si
descartamos posibilidad de una coincidencia entre los casos resalta la sobriedad terrible, macabra, del
detalle que se quiere olvidar, que casi no se comenta, como una figura de la mala conciencia de la
derecha sobre el golpe, de su complicidad criminal que, en el final de la película se confirma, cuando
sobreviene el allanamiento desaparece el cura, se llevan al joven y Carmen le declara a una asistente
de la parroquia: “sabe fui yo, yo lo maté”.

Más bien tarde, cuando la muerte literal le da al relato cierto sentido policial, un hilo de finas
estridencias musicales, como notas sostenidas que a veces tienen algo de chirrido mecánico que hace
ver su presencia cuando desaparece en las transiciones, ingenio sonoro de Maria Portugal, se percibe
el sentido general de la amenaza, de la mortificación, de la tragedia que va a tocar a los de su casa
pero que se mantiene en el grado de juego. En este sentido son eficaces las escenas de mímesis, los
espejismos del miedo, la nana que parece muerta volteada sobre el mesón de la cocina y que en
verdad está dormida, los niños que parecen desaparecer en la trama de los árboles, del bosque de El
Canelo, el juego del espacio vulnerado, del Peugeot azul abierto, cabina de la acción de Carmen que la
cámara confirma cuando la registra operando su singular sistema de cambios en el volante y
sorteando a carabineros en los caminos al borde del toque de queda. Todos esos amagos a la muerte, a
la violencia del estado son ejercicios de empatía para esta integrante de la clase alienada.

La escena del paseo en yate por la Bahía con Miguel, Goic, y la pareja de amigos dueños de la nave,
Francisca Zegers y Marcial Tagle, se plantea como una breve pieza teatral sobre los “momios”, algo
grotesca, con los trazos gruesos y las voces altas que requiere el teatro, medio escénico que no
dispone de primeros planos, de los actos de conciencia que dibuja la distancia focal, que no cuenta
con la actuación determinante de la cámara sobre los cuerpos que Benjamin reivindica en su célebre
ensayo, pero que si presencia cuerpos con volumen. La banalidad, la odiosidad política de los diálogos
en el barco, tiene la capacidad de evocar el tedio ontológico de la escena de las islas Eólicas en La
Aventura de Antonioni, desagraciadamente los planos no tranzan con el encierro, con la alienación,
por lo tanto, hay poco mar para ver, acaso una breve vista de la isla de Los pájaros, pero mucho
rostro, los mismos de siempre, cuando se trata de la clase alta en la avaricia del cine chileno, Goic,
Zegers, Tagle, Kuppenheim. Entendemos el doble sentido de las náuseas de Carmen, por el vértigo y
por la repugnante superficialidad de la conversación, malestar de su distancia que el vestido que lleva
confirma, con impresiones animales, de cebra, revestimiento semejante al de los sufrientes cuerpos
virtuales referidos, perro, niñas, herido.

“Le recomiendo que tenga más cuidado para la próxima. No siempre se tiene la misma suerte”. La
Dina llega a la casa de la protagonista en forma de vecino, el vecino-agente toma un whisky con
Miguel-Goic, le devuelve los documentos de su auto extraviados por casualidad, el marido la
reprende, “tontita”, le dice.

El estanque interior está listo, la casa renovada, aunque no se ve bien. Hay un cumpleaños, Carmen
lleva la torta, encendida, llora sin consuelo, recordamos dos frases “que país más triste”, “un país
sin color”.



Corro, P.. 1976. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/1976/1179 4 de 4

Por suerte 1976 está datada en el 2022. En 2023 las velas y el llanto hubiesen sugerido un aniversario,
el de los 50 años, tal sugerencia se habría enredado entre numerosas alusiones macabras. De
cualquier forma, una sugerencia en este sentido habría quedado en segundo plano entre tanto
ademán cinematográfico, televisivo, audiovisual exagerado destinado a obtener notoriedad en el
cuadro de los 50 años del golpe.

Una imagen final, suelta. El plano interior negro y ocre de maderas, dentro de un marco ovalado,
ventana, espejo, en la cabina telefónica de un hotel, Carmen habla por teléfono con Miguel, una buena
evocación compositiva del amor distante, del amor simulado, acaso una cita minúscula, fluida, a In the
mood for love de Wong Kar Wai.

Bien por la intensa sobriedad de 1976, por Aline Kuppenheim, por Manuela Martelli, sobresalientes.

 

 

 

Como citar: Corro, P. (2023). 1976, laFuga, 27. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en: http://2016.lafuga.cl/1976/1179

 


	1976

