
Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderón. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 1 de 6

Andrea Soto Calderón

"El pensamiento no se hace solo, la imaginación es siempre colectiva"

Por Iván Pinto Veas

Tags | Filosofía de la imagen | Imaginación | Sensibilidad | Estética - Filosofía | Chile | España

Crítico de cine, investigador y docente. Doctor en Estudios Latinoamericanos (Universidad de Chile). Licenciado en Estética de la

Universidad Católica y de Cine y televisión Universidad ARCIS, con estudios de Comunicación y Cultura (UBA, Buenos Aires). Editor del

sitio http://lafuga.cl, especializado en cine contemporáneo. Director http://elagentecine.cl, sitio de crítica de cine y festivales.

Filósofa chilena radicada en España, los últimos años de Andrea Soto Calderón han sido bastante
activos, habiendo publicado una serie de libros que han tenido una circulación amplia en circuitos que
van de la filosofía a las artes visuales, la fotografía y el cine, encontrando en ellos una vocación de
diálogo y reflexión transversal de la problemática de la imagen en el mundo contemporáneo. A sus
libros La performatividad de las imágenes (Metales Pesados, 2020) y La imaginación material
(Metales Pesados, 2022), podemos agregar el productivo diálogo con Jacques Rancière recogido en El
trabajo de las imágenes (Casus Belli, 2022)  y los dos ensayos contenidos en Imágenes que resisten.
La genealogía como método crítico (La Virreina Centre de image,2023), todos libros que insisten en el
trabajo diferencial de las imágenes y la necesidad de construir un pensamiento que pueda acogerlas.
Durante el 2024, pudimos, finalmente, realizar esta entrevista a distancia, donde abordamos varias de
las preguntas que la han tenido preocupada en los últimos años, no sólo en sus libros si no también
en sus seminarios.

IP: Hola, Andrea. Muchas gracias por esta entrevista. Siento que estaba bastante pendiente desde la
publicación de tu libro La performatividad de las imágenes (Metales Pesados, 2020), que toca varios
temas de los que conversaremos. Personalmente, para mí fue un encuentro muy feliz ese libro, y
luego de ello, poder ir conociendo tu trabajo en otros libros, conferencias y talleres, que ha girado en
torno a las imágenes, su lógica, procesualidad, potencia. Sólo para comenzar, y quizás pensando en tu
primer libro, ¿cuál fue su disparador? ¿cuáles crees que fueron las hipótesis iniciales?

ASC. Muchas gracias, Iván, por el interés en mis investigaciones y por inclinarte hacia este diálogo
que me permite pensar contigo en torno a algunos de los problemas que respiran en el trabajo.
Podemos decir que en cierto sentido intentar situar un origen es siempre un ejercicio de ficción,
pienso que lo que pulsaba con fuerza y que motivó esa publicación era el deseo de deslugarizar un
sentido común bastante amplio según el cual las imágenes se encuentran en una falta de ser. Incluso
mis primeras investigaciones estaban influidas por ese clima de pensamiento generalizado, ese tono
insistente de ininterrumpida sospecha contra las imágenes. Sin embargo, al mismo tiempo, diría que
muy pronto también tenía una creciente inquietud por las metamorfosis y transformaciones decisivas
de los modos de existencia a partir del incremento y expansión de las nuevas tecnologías. No estamos
hablando de hace tanto tiempo, pero son al menos 20 años, en donde el contacto cotidiano con un
ordenador o un teléfono móvil no era algo habitual. Entonces, hay una primera interpelación en
relación a las imágenes que se vincula íntimamente con una pregunta sobre cómo la mediatización de
la percepción afectada nuestros modos de experiencia y modificaba nuestros modos de ser. 

En ese momento comencé a leer semiótica del cine, diría que a casi todos los clásicos de la cultura 
visual del momento y también estaba muy interesada por las teorías de la comunicación. Me parecía 
que ahí se estaba moviendo un pensamiento crítico de la imagen e intentaba atender a su contexto. 
Era una búsqueda bastante guiada por un no-saber, también por el placer de ver imágenes, de ver 
otros tipos de cine y entrar en contacto con imágenes de las prácticas artísticas y vivir en una ciudad,



Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderón. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 2 de 6

Valparaíso, que está envuelta de imágenes y en muchos sentidos se sostiene gracias a ellas. Recuerdo
unos ciclos de cine en mi Universidad, no sé quién los organizaba, pero sí que era cuando casi caía la
noche y aún siento muy vivida la sensación de completa desorientación e impotencia al ver mis
primeras películas de David Lynch, cierto lenguaje inaccesible para mí, pero que al mismo tiempo me
seducía profundamente. Tenía el deseo de entender y seguir esos deslizamientos de sentido. 

Pero, volviendo a tu pregunta, cuando comencé a escribir La performatividad de las imágenes, sentí la
necesidad de escribirlo para poder pensar otra cosa, pero sentía que antes de poder desarrollar ese
otro análisis -que por cierto aún no he podido elaborar- necesitaba abrirme un camino, sacudirme
unas herencias conceptuales que no me estaban permitiendo pensar. Diría que en primer término ese
fue su disparador. Luego, no puedo dejar de mencionar que ese libro surgió gracias a la amorosa
insistencia y empuje de Valentín Roma, que desde que me invitó a desarrollar una investigación en
torno a los funcionamientos de las imágenes en La Virreina Centre de la Imatge en Barcelona, me
convidó a escribir algo de lo que yo estaba pensando. Durante los dos primeros años siempre le decía:
creo que no tengo nada que decir. Más tarde también gracias al generoso diálogo con Emmanuel Alloa
y Jacques Rancière aprendí lo importante de autorizarse en el pensamiento. Porque pensar es ensayar,
no es transmitir una verdad que deba ser adquirida. Y qué mejor ejercicio que compartir lo que se
ensaya e intentar dar lugar para que cada quien forme sus propios trayectos en eso que
una despliega. 

No sabía de esta experiencia. Hace poco me tocó dar un curso de cine y filosofía, y tuve una
experiencia similar, a la inversa. El cine como vehículo para conectar con preguntas contemporáneas
de la filosofía. Obviamente eso está dicho en muchos lugares, pero vivenciar y atravesarlo me parece
importante como experiencia. Volviendo a tus libros editados en Chile, particularmente La
performatividad de las imágenes y La imaginación material (Metales Pesados, 2022): ambos son
libros donde la pregunta y el proceso son relevantes en el método de trabajo. Eso no es tan habitual
en libros teóricos de esta área. En general se escribe bajo una estructura muy clásica, vertical. Y me
parece que una virtud del método que propones es que el lector acompaña el proceso de interrogación,
las referencias o citas no aparecen como autoridad sino como encuentro, y eso lo hace partícipe, en
una apuesta de cruzar y establecer puentes.

ASC. Sí, te agradezco que me digas eso porque creo que para mí es una preocupación muy íntima.
Mira, me pasa con algunos filósofos que puede ser que lea con mucho interés, tienen un pensamiento
impecable, pero que me dejen poco lugar para pensar. Personalmente, prefiero esa escritura que da
que pensar; que me da juego y que habilita a que cada quien genere su propio pensamiento. Las
prácticas hegemónicas en la academia, en general, no invitan a encontrar tu voz, tu lenguaje. Y tiene
que ver con hacer compartible la escritura con ciertos procesos de pensamiento. Por eso también me
interesa ir dejando rastro de las conversaciones o referencias, porque dan cuenta de una textura de
voces con el que ha sido hecho. El pensamiento no se hace solo, la imaginación es siempre colectiva.
Y, también, porque para mí es muy importante, al menos lo ha sido en los libros que he escrito hasta
ahora, que sean una intervención.  

Diríamos que hay una búsqueda, cierta hipótesis, unos supuestos con los que se opera, pero que se 
entienden son provisionales. En parte, porque por honestidad es lo que he podido pensar hasta ese 
momento, hace cuerpo con el propio conocimiento que nos pueden dar las imágenes que están 
siempre moviéndose, por lo que es también inestable, pero, por otra parte, por una cuestión política, 
me interesa desacreditar esa idea de que el pensamiento como un sistema de argumentos irrefutables. 
Quizás por esto para mí fue tan importante mi encuentro con Jacques Rancière y su idea del maestro 
ignorante, también con Jèssica Jaques y Gerard Vilar, una manera de hacer y entender el pensamiento 
como un campo en movimiento. Tengo la percepción, quizás sesgada, de que en Chile, que es donde 
me formé, la academia es o era muy castradora (desde luego no sólo en Chile). Pienso que los modos 
en que se practica el pensamiento e incluso la discusión no siempre potencian la creatividad, la 
riqueza de las formas que el pensamiento puede tener. Pareciera que hay unos modos de hacer y esos 
modos son los que la autoridad determina. Por ello, pienso que hay un compromiso con la política de 
las capacidades, desde ese supuesto de la igualdad de las inteligencias que propone Rancière. Pero, 
sobre todo, operar con el principio de que el pensamiento es algo que se teje y que se hace 
colectivamente. Y, como dice bell hooks en Teaching Critical Thinking. Practical Wisdom (2010), los 
profesores rara vez hablan de imaginación para ayudar a crear o mantener un aula comprometida. La 
imaginación se ve como peligrosa para el conocimiento, pero como ya decía Paulo Freire, el



Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderón. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 3 de 6

pensamiento implica riesgo. Cuando hay un compromiso con la creación hay algo de ese trazo
abriente que se abre para ti también. No me reconozco en lo que escribo, y de alguna manera tiene
que ver con guardar esa apertura de la escritura.

Hablemos un poco del libro que sacaste junto a Jacques Rancière El trabajo de las imágenes (Casus
Belli, 2022), un diálogo a dos voces. Quizás vinculando ese diálogo con tus libros posteriores, es
justamente el tema del trabajo con y de las imágenes, en el sentido que ellas no están ahí para ilustrar
ideas, sino que hay algo relevante a entender sobre ellas a partir de lo procesual y su propia
lógica formativa. 

ASC: Mira, recién acabo de dar un seminario de tres días en La Virreina Centre de la Imatge. Y un poco
la cuestión que trataba de abordar ahí es precisamente preguntarse qué podría ser un pensamiento a
través de las imágenes. Partía con una cita de Henri Bergson del libro El pensamiento y lo moviente,
donde él analiza cómo se forma una idea. Una primera cuestión, bastante intuitiva pero no muy
extendida, es que las ideas no son pre-existentes, las ideas se forman. Son fruto de un proceso de
formación, proceso que procede por distintas abstracciones, principalmente, eliminando la
singularidad de las cosas, y quedándose con ciertos parámetros regulares. Es muy interesante porque
a Bergson no le interesa objetar las ideas, no tiene problema con que se formen abstracciones
generales, es más, considera que hay ocasiones en que es necesario. Lo problemático está cuando una
forma determinada de entender la realidad y el pensamiento se quiere imponer a todas las otras
formas de pensamiento. No lo dice de ese modo, claro. Pero muchas veces pareciera que hay una
suerte de complejo que cuando trabajas con las imágenes parece que siempre fuera necesario algo de
la palabra que valide lo que tú has desarrollado en la imagen, como si fuera necesario que venga algo
del discurso a interpretar, como si el pensamiento que has desarrollado a través de las imágenes no
fuera suficiente, o incluso más, no tuviera una cualidad de pensamiento. Simplifico bastante los
términos, como sabemos el problema es mucho más complejo, pero desde la filosofía se nos enseña
que el pensamiento solo se hace con conceptos y los conceptos se forman al modo en que se forman
las ideas. Es posible que no se haga filosofía si no es a través de conceptos, pero eso no es equivalente
a decir que la única forma de pensamiento existente es la conceptual, como si no hubiera una forma
de pensamiento que no sea conceptual. A mí me interesa ese nudo problemático, no para proponer
nuevas oposiciones entre los conceptos y las imágenes, sino para pensar en la singularidad que
aportan las imágenes para el pensamiento. Y, particularmente, crear lugares en los que se habilite la
relación entre la forma plástica, el discurso, el espacio y los cuerpos. No hablaría de equilibrio o
conciliación, pero sí que no se imponga una determinada jerarquía que es la que considero se sigue
imponiendo en relación al trabajo de las imágenes. 

Es ahí donde la noción de trabajo se vuelve muy compleja, porque cuando esta la noción se toca con lo 
sensible, no deja de ser conmovida. Evidentemente, cuando hablamos del trabajo de las imágenes, no 
podemos hablar de la misma manera de un trabajo en una fábrica, de un trabajo productivo, sino que 
hay algo del trabajo de la imagen que está al borde de la imagen. Y tiene que ver con cómo germina 
una situación y que del contacto con esa situación pueda crearse una imagen. Creo que el trabajo está 
más bien en generar las condiciones de posibilidad para que esas imágenes se formen; y ahí viene la 
atención a los procesos formativos, pero que no son hallazgos geniales ni instantes decisivos, y 
requieren un tipo de interés y de atención que no siempre es el de la detención, sino que a veces 
puede ser una precipitación. Pero la mayor parte del tiempo el trabajo está en no dejarse atraer por 
esa inclinación primera hacia la que todo el cuerpo se va, cuando sin esperar entra en contacto con 
una situación y se apresura en levantar una imagen antes de preguntarse cuál es la imagen que la 
situación pide, cuál es la imagen que debe formarse, para evitar caer en estas imágenes clichés, como 
las denominaba Gilles Deleuze, o estas imágenes que lo único que vienen a hacer es recargar lo 
existente. Y que además obstruyen el camino a la formación de imágenes que tienen la capacidad de 
permitirnos imaginar una realidad que no ha sido imaginada, o una realidad que inexiste porque no 
tiene imágenes que permitan articular sus modos de existencia. En ese sentido, pienso que las 
aportaciones de Jacques Rancière son importantes, porque cuando él piensa el trabajo de las imágenes 
nunca lo hace en abstracto, sino que lo piensa en operaciones bien precisas que introduce Pedro 
Costa, Martha Rosler o Esther Shalev-Gerz. De hecho, yo tomo para el título de ese libro un breve 
texto que él había escrito en ocasión de una exposición de Shalev-Gerz, donde él está pensando en 
algo muy específico, que tiene que ver con los procedimientos, los desplazamientos menores que la 
imagen introduce y que dan cuenta incluso de aquello que no cabe en la imagen, es decir, con 
cuestiones muy, muy precisas, que son del orden de cierto laboro, de cierta operatividad, y desubican



Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderón. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 4 de 6

un poco la idea de la creación como una suerte de inspiración que viene de algún lugar que no
podemos definir, sino que tiene que ver con estar trabajando con los materiales, con estar rasurando
la tabla. Ello me permite pensar que la imaginación probablemente no es como se nos ha enseñado,
esto es, como aquello que crece en una suerte de tabula rasa, sino rasurando la tabla, ¿no? Es decir,
preparando un campo en donde ciertas relaciones que no habían sido creadas se puedan trazar, donde
esas imágenes se articulen y abran lo sensible en las formas y en el sentido de lo común.

  

Michael Marder, en sus desarrollos del pensamiento vegetal, sostiene que una planta puede estar 600
años sin germinar o incluso puede no germinar nunca, que todo depende de que se formen las
condiciones necesarias para que ello sea posible. Así, por contraintuitivo que parezca, pienso que algo
similar podemos pensar en relación a las imágenes, que quizás esas imágenes que abren un espacio
crítico no siempre se pueden trabajar directamente desde una intencionalidad orientada, al contrario,
es necesario trabajar lo que las rodea, sus latencias. Desde luego no suponiendo que la imagen está
ahí de manera pre-existente, sino que se forma en el mismo proceso de relación. Entonces, cuando
nos preguntamos qué dicen las imágenes, o incluso cuando pensamos “qué quieren las imágenes”
-como nos plantea W.J.T. Mitchell- o qué expresan, etc., y ello lo hacemos sin cuestionar hasta qué
punto pesa en la creación que una imagen deba transmitir una idea, o que un artista deba expresar su
interioridad, contar lo que siente, mostrar lo que mira o, más aún, hacer ver, no estamos pensando
hasta qué punto ese peso deja o no moverse a esa creación. Considero necesario interrogar todos esos
imperativos que pesan en torno a las imágenes. Pienso que J. Rancière colabora en este sentido y ese
es el deseo que mueve el diálogo publicado en ese libro. 

En el último tiempo, he estado pensando en que tal vez hay otras nociones que son mucho más
fecundas para pensar esos movimientos que las imágenes introducen, las articulaciones que realizan,
cómo establecen relaciones. Estoy intentado pensar las nociones de escena, de montaje, de ritmo, de
movimiento, que, a su vez, piden su propio desalojo y que espero poder formular en lo que será mi
siguiente publicación que está prevista para finales del 2025. Cuestiones a las que me he aproximado
de una u otra manera en libros anteriores, pero que en este caso quisiera poder elaborar más, como
por ejemplo, los desplazamientos en torno al movimiento que había introducido en La
performatividad de las imágenes, cuya recepción crítica me ha permitido reformular o modular de
otra manera, en diálogo con personas que vienen de la práctica de la danza, la escultura u otras, pero
que introducen una variación decisiva de ciertos términos de la semiótica o la decodificación, o sobre
todo de la idea que hay que interpretar la imagen. Aunque debo confesar que me parece que sigue
siendo una idea muy pregnante en casi todas las prácticas de creación, incluso en las prácticas
imagéticas de creación cotidiana que tanto me interesan. Entonces, es muy complejo porque tendría
que hacerme cargo ahora de cada una de estas nociones, que en muchos casos son también problemas
intestinos del cine, pero me pregunto cómo sería hacerlas migrar también de ahí para que no sean
solo una problemática dentro de un lenguaje específico. Una escena, tal y como yo la entiendo,
introduce una dimensión que no está necesariamente contenida en la noción de performatividad, que
es la de infraestructura, esto es, generar las condiciones materiales de posibilidad, un dispositivo para
que ciertas imágenes aparezcan. Y que además añade a su dimensión plural, porque incluso la imagen
más singular está preñada de todas esas imágenes que han quedado fuera y que han posibilitado que
exista esa imagen. Por eso decía que la imagen a lo mejor no es tanto lo que hay que ver, el índice que
se indica, sino el movimiento que articula aquello que no tiene relación, pero que es aquella tercera
cosa de la que nadie es propietario. No deberíamos llamar a todo imagen. Hay imagen cuando hay un
diferencial que se introduce y que no estaba ahí antes. Digamos, una suerte de anudamiento, de una
relación particular que se produce, que se está generando. Y, en ese sentido, es generativa de nuevas
imágenes. Una imagen en el sentido fuerte es una imagen que tiene vida póstuma, que sigue
generando nuevas imágenes, que no se puede identificar del todo. Georges Didi-Huberman nos dice
“lo que vemos, lo que nos mira”, aunque ya mucho antes el poeta Antonio Machado lo decía en
«Proverbios y cantares»: el ojo que ves no es ojo porque tú lo veas; es ojo porque te ve. Eso que nos
mira es lo que se crea en la relación que antes no estaba contenida, y es ahí donde yo pienso que la
noción de trabajo es muy importante. Sin embargo, aún es un desafío pensar qué es ese trabajo y
cómo ese trabajo con lo que se resiste implica un desalojo de la noción habitual de trabajo, para poder
pensarla en relación a las imágenes.



Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderón. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 5 de 6

Bien, como para ir cerrando, en varios lugares -libros, seminarios, entrevistas- aparece la pregunta
por la modificación y la potencia. ¿Cuándo una imagen modifica una situación? ¿de qué manera
pensar la dimensión transformativa de las imágenes con los contextos y entornos donde
se establecen?

ASC. Pensando tu pregunta, quizás viene al caso pensar en las aportaciones que ha hecho Catherine
Malabou, que abre otras líneas de reflexión al respecto, quien propone por sobre la noción de trabajo
que hemos conversado, la noción de elaboración, que no tiene que ver tanto con el esfuerzo sobre
algo, sino con la idea de “lo que te trabaja”. Hay algo de ese proceso de elaboración que es muy
complejo y esa complejidad se vincula con lo acontecimental. Y ahí vuelvo a La imaginación material,
que partía con un supuesto contraintuitivo: aunque la imaginación y el acontecimiento no se pueden
predecir, sí se pueden trabajar. Me parece que es en ese espacio potencial donde se forma un régimen
de creencia, una consistencia imaginaria. Y esas consistencias son profundamente poderosas, una
estructura sólida que está en el orden de lo mágico, lo político y lo posible. Una consistencia
imaginaria puede ser densa, poderosa, una formación rocosa, que no es necesario destruir, sino
apenas ir con el cincel, dar en la grieta fundamental para que la cosa se desmonte y adquiera
otra consistencia.

Y habitualmente recurro al ejemplo de cuando alguien te decepciona, y ya no puedes seguir viendo a
la persona del modo anterior, algo cambia en la percepción, en la imagen que tienes de ese otro.
También cuando una persona sale de la expectativa en la que uno la figura. Hay algo del orden en que
se alude a la visión, a la imagen que se propone desde ciertos medios de producción o de ciertas
formas hegemónicas en que se utiliza la tecnología, que se entiende como algo contra lo que tú no
puedes hacer nada, no te queda más que aceptar una suerte de destino que está escrito. Y no por nada,
en ciertos dominios hegemónicos, ese control que se intenta hacer de la imagen y el imaginario,
funciona como una suerte de entorno natural. Es decir, las imágenes colaboran en los modos de crear
realidad: las imágenes no sólo representan, sino que son performativas, crean consistencias de
realidad en términos muy específicos. Entonces, poder crear modos de resistencia, contestar a esas
imágenes con otras imágenes, me parece que es el trabajo fundamental, no sólo en el sentido de crear
imágenes de resistencia, como un muro de contención, sino un trabajo que introduce otra
composición. Ahí es donde considero pueden formarse imágenes potenciales, trabajando con esa
resistencia para entender cuál es el tipo de imaginario que podrían abrir, cómo se podrían gestar
otras formas de deseo, algo tan sencillo y complejo en torno a cómo deseamos otras cosas, sobre todo
que no se agoten en una forma de consumo. Un exceso que no puede ser capturado tan fácilmente y
que tiene algo de incontable. 

Me sale comentarlo, pero me remito a la idea de que llevamos 15 o 20 años discutiendo las ideas de
estética y política que nos ha dado Rancière. Pero pareciera a ratos que incluso eso se ha vuelto algo
instituido y obvio.

ASC. Los quehaceres también han ido obligando a complejizar un poco esas relaciones y evidencias,
¿no? Necesitamos, como decía F. Nietzsche, que el pensamiento sea jovial, recurrir a herramientas,
conceptos, discusiones, recursos para salir de lo evidente. Si es cierto lo que afirmaba W. Benjamin,
que nuestra fuerza revolucionaria viene del pasado, la cuestión es cómo tener ojos nuevos para poder
mirar, introducirse en esas capas que se sedimentan para sacudir la historia y hacer que el
pensamiento no sea algo instituido, sino que siga instituyéndose. La cosa no es seguir recitando a J.
Rancière o a cualquier otro u otra pensadora, sino si es el caso pensar con él, ser sensibles a lo que
nos puede hacer pensar. Entonces la pregunta empuja a pensar estos procesos, lugares para volver
más exigente la pregunta. 

Creo también que una de las muchas crisis en que estamos inmersos es una crisis de articulación. Por 
ello pienso sobre cómo poder ejercitar espacios donde se puedan fortalecer los vínculos. Desde hace 
algunos años he estado pensando -sobre todo al calor de La Murga, una cooperativa de cultura de la 
que formo parte en Barcelona- en la idea de que son los vínculos los que nos liberan. En oposición a 
la idea fuerte de las formas del capitalismo donde las premisas de libertad (liberal) pasan por la 
no-dependencia, la autonomía, las capacidades individuales, un yo fuerte, hacerte una marca, cómo 
pensar nuestras redes de colaboración, sin contribuir en el imaginario de la debilidad. Como afirma 
con tanto acierto la pensadora guatemalteca Aura Cumes, las formas coloniales nos arrebatan 
imaginar colectivamente lo que queremos o podemos ser, devenir, imaginarnos juntas,



Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderón. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 6 de 6

desencadenando una descomposición de nuestro tejido social y cultural. Una forma predominante de
entender la existencia impide a una comunidad pensar por sí misma su propio mundo o, como afirma
Rita Segato, la deliberación permanente de lo que queremos hacer. Aquí es donde creo modestamente
que está uno de los mayores desafíos del trabajo de las imágenes hoy. Entonces, ¿en qué medida las
prácticas artísticas están configurando zonas de sentido? Precisamente, zonas, tierras un poco
baldías, de bordes que aún no han fijado sus límites, en las que pueda darse algo del orden de lo
inesperado. Espacios de indeterminación donde algo se desestabiliza, que interpelan, acogen y a la
vez abren a lo que todavía no ha sido

 

 

 
Como citar: Pinto Veas, I. (2024). Andrea Soto Calderón, laFuga, 28. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/andrea-soto-calderon/1229

 


	Andrea Soto Calderón
	"El pensamiento no se hace solo, la imaginación es siempre colectiva"


