Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderén. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Andrea Soto Calderon

"El pensamiento no se hace solo, la imaginacién es siempre colectiva"

Por Ivan Pinto Veas

Tags | Filosofia de la imagen | Imaginacion | Sensibilidad | Estética - Filosofia | Chile | Espaiia

Critico de cine, investigador y docente. Doctor en Estudios Latinoamericanos (Universidad de Chile). Licenciado en Estética de la
Universidad Catdlica y de Cine y televisiéon Universidad ARCIS, con estudios de Comunicacién y Cultura (UBA, Buenos Aires). Editor del

sitio http://lafuga.cl, especializado en cine contempordneo. Director http://elagentecine.cl, sitio de critica de cine y festivales.

Filésofa chilena radicada en Espafia, los tltimos afios de Andrea Soto Calderén han sido bastante
activos, habiendo publicado una serie de libros que han tenido una circulacién amplia en circuitos que
van de la filosofia a las artes visuales, la fotografia y el cine, encontrando en ellos una vocacion de
didlogo y reflexion transversal de la problematica de la imagen en el mundo contemporaneo. A sus
libros La performatividad de las imagenes (Metales Pesados, 2020) y La imaginacién material
(Metales Pesados, 2022), podemos agregar el productivo didlogo con Jacques Ranciere recogido en El
trabajo de las imdgenes (Casus Belli, 2022) y los dos ensayos contenidos en Imagenes que resisten.
La genealogia como método critico (La Virreina Centre de image,2023), todos libros que insisten en el
trabajo diferencial de las imégenes y la necesidad de construir un pensamiento que pueda acogerlas.
Durante el 2024, pudimos, finalmente, realizar esta entrevista a distancia, donde abordamos varias de
las preguntas que la han tenido preocupada en los tltimos afios, no sélo en sus libros si no también
en sus seminarios.

IP: Hola, Andrea. Muchas gracias por esta entrevista. Siento que estaba bastante pendiente desde la
publicacién de tu libro La performatividad de las imagenes (Metales Pesados, 2020), que toca varios
temas de los que conversaremos. Personalmente, para mi fue un encuentro muy feliz ese libro, y
luego de ello, poder ir conociendo tu trabajo en otros libros, conferencias y talleres, que ha girado en
torno a las imdagenes, su ldgica, procesualidad, potencia. S6lo para comenzar, y quizds pensando en tu
primer libro, ;cudl fue su disparador? ;cudles crees que fueron las hipétesis iniciales?

ASC. Muchas gracias, Ivan, por el interés en mis investigaciones y por inclinarte hacia este dialogo
que me permite pensar contigo en torno a algunos de los problemas que respiran en el trabajo.
Podemos decir que en cierto sentido intentar situar un origen es siempre un ejercicio de ficcion,
pienso que lo que pulsaba con fuerza y que motivé esa publicacion era el deseo de deslugarizar un
sentido comun bastante amplio segin el cual las imdgenes se encuentran en una falta de ser. Incluso
mis primeras investigaciones estaban influidas por ese clima de pensamiento generalizado, ese tono
insistente de ininterrumpida sospecha contra las imagenes. Sin embargo, al mismo tiempo, diria que
muy pronto también tenia una creciente inquietud por las metamorfosis y transformaciones decisivas
de los modos de existencia a partir del incremento y expansion de las nuevas tecnologias. No estamos
hablando de hace tanto tiempo, pero son al menos 20 afios, en donde el contacto cotidiano con un
ordenador o un teléfono movil no era algo habitual. Entonces, hay una primera interpelacién en
relacién a las imagenes que se vincula intimamente con una pregunta sobre cémo la mediatizacién de
la percepcion afectada nuestros modos de experiencia y modificaba nuestros modos de ser.

En ese momento comencé a leer semiética del cine, diria que a casi todos los clasicos de la cultura
visual del momento y también estaba muy interesada por las teorias de la comunicacién. Me parecia
que ahi se estaba moviendo un pensamiento critico de la imagen e intentaba atender a su contexto.
Era una biisqueda bastante guiada por un no-saber, también por el placer de ver imagenes, de ver
otros tipos de cine y entrar en contacto con imagenes de las practicas artisticas y vivir en una ciudad,

http://2016.1afuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 1de 6



Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderén. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

Valparaiso, que estd envuelta de imagenes y en muchos sentidos se sostiene gracias a ellas. Recuerdo
unos ciclos de cine en mi Universidad, no sé quién los organizaba, pero si que era cuando casi caia la
noche y adn siento muy vivida la sensacion de completa desorientacién e impotencia al ver mis
primeras peliculas de David Lynch, cierto lenguaje inaccesible para mi, pero que al mismo tiempo me
seducia profundamente. Tenia el deseo de entender y seguir esos deslizamientos de sentido.

Pero, volviendo a tu pregunta, cuando comencé a escribir La performatividad de las imagenes, senti la
necesidad de escribirlo para poder pensar otra cosa, pero sentia que antes de poder desarrollar ese
otro anadlisis -que por cierto atin no he podido elaborar- necesitaba abrirme un camino, sacudirme
unas herencias conceptuales que no me estaban permitiendo pensar. Diria que en primer término ese
fue su disparador. Luego, no puedo dejar de mencionar que ese libro surgié gracias a la amorosa
insistencia y empuje de Valentin Roma, que desde que me invité a desarrollar una investigacién en
torno a los funcionamientos de las imagenes en La Virreina Centre de la Imatge en Barcelona, me
convidé a escribir algo de lo que yo estaba pensando. Durante los dos primeros afios siempre le decia:
creo que no tengo nada que decir. Mas tarde también gracias al generoso didlogo con Emmanuel Alloa
y Jacques Ranciére aprendi lo importante de autorizarse en el pensamiento. Porque pensar es ensayar,
no es transmitir una verdad que deba ser adquirida. Y qué mejor ejercicio que compartir lo que se
ensaya e intentar dar lugar para que cada quien forme sus propios trayectos en eso que
una despliega.

No sabia de esta experiencia. Hace poco me tocé dar un curso de cine y filosofia, y tuve una
experiencia similar, a la inversa. El cine como vehiculo para conectar con preguntas contemporaneas
de la filosofia. Obviamente eso esta dicho en muchos lugares, pero vivenciar y atravesarlo me parece
importante como experiencia. Volviendo a tus libros editados en Chile, particularmente La
performatividad de las imdgenes y La imaginacién material (Metales Pesados, 2022): ambos son
libros donde la pregunta y el proceso son relevantes en el método de trabajo. Eso no es tan habitual
en libros tedricos de esta drea. En general se escribe bajo una estructura muy clasica, vertical. Y me
parece que una virtud del método que propones es que el lector acompaiia el proceso de interrogacion,
las referencias o citas no aparecen como autoridad sino como encuentro, y eso lo hace participe, en
una apuesta de cruzar y establecer puentes.

ASC. Si, te agradezco que me digas eso porque creo que para mi es una preocupacién muy intima.
Mira, me pasa con algunos filésofos que puede ser que lea con mucho interés, tienen un pensamiento
impecable, pero que me dejen poco lugar para pensar. Personalmente, prefiero esa escritura que da
que pensar; que me da juego y que habilita a que cada quien genere su propio pensamiento. Las
practicas hegemonicas en la academia, en general, no invitan a encontrar tu voz, tu lenguaje. Y tiene
que ver con hacer compartible la escritura con ciertos procesos de pensamiento. Por eso también me
interesa ir dejando rastro de las conversaciones o referencias, porque dan cuenta de una textura de
voces con el que ha sido hecho. El pensamiento no se hace solo, la imaginacion es siempre colectiva.
Y, también, porque para mi es muy importante, al menos lo ha sido en los libros que he escrito hasta
ahora, que sean una intervencion.

Diriamos que hay una biisqueda, cierta hipdtesis, unos supuestos con los que se opera, pero que se
entienden son provisionales. En parte, porque por honestidad es lo que he podido pensar hasta ese
momento, hace cuerpo con el propio conocimiento que nos pueden dar las imagenes que estan
siempre moviéndose, por lo que es también inestable, pero, por otra parte, por una cuestién politica,
me interesa desacreditar esa idea de que el pensamiento como un sistema de argumentos irrefutables.
Quizds por esto para mi fue tan importante mi encuentro con Jacques Ranciére y su idea del maestro
ignorante, también con Jéssica Jaques y Gerard Vilar, una manera de hacer y entender el pensamiento
como un campo en movimiento. Tengo la percepcidon, quizas sesgada, de que en Chile, que es donde
me formé, la academia es o era muy castradora (desde luego no sélo en Chile). Pienso que los modos
en que se practica el pensamiento e incluso la discusion no siempre potencian la creatividad, la
riqueza de las formas que el pensamiento puede tener. Pareciera que hay unos modos de hacer y esos
modos son los que la autoridad determina. Por ello, pienso que hay un compromiso con la politica de
las capacidades, desde ese supuesto de la igualdad de las inteligencias que propone Ranciére. Pero,
sobre todo, operar con el principio de que el pensamiento es algo que se teje y que se hace
colectivamente. Y, como dice bell hooks en Teaching Critical Thinking. Practical Wisdom (2010), los
profesores rara vez hablan de imaginacion para ayudar a crear o mantener un aula comprometida. La
imaginacién se ve como peligrosa para el conocimiento, pero como ya decia Paulo Freire, el

http://2016.1afuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 2de6



Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderén. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

pensamiento implica riesgo. Cuando hay un compromiso con la creaciéon hay algo de ese trazo
abriente que se abre para ti también. No me reconozco en lo que escribo, y de alguna manera tiene
que ver con guardar esa apertura de la escritura.

Hablemos un poco del libro que sacaste junto a Jacques Ranciere El trabajo de las imagenes (Casus
Belli, 2022), un didlogo a dos voces. Quizas vinculando ese didlogo con tus libros posteriores, es
justamente el tema del trabajo con y de las imagenes, en el sentido que ellas no estan ahi para ilustrar
ideas, sino que hay algo relevante a entender sobre ellas a partir de lo procesual y su propia
légica formativa.

ASC: Mira, recién acabo de dar un seminario de tres dias en La Virreina Centre de la Imatge. Y un poco
la cuestion que trataba de abordar ahi es precisamente preguntarse qué podria ser un pensamiento a
través de las imagenes. Partia con una cita de Henri Bergson del libro El pensamiento y lo moviente,
donde él analiza como se forma una idea. Una primera cuestién, bastante intuitiva pero no muy
extendida, es que las ideas no son pre-existentes, las ideas se forman. Son fruto de un proceso de
formacion, proceso que procede por distintas abstracciones, principalmente, eliminando la
singularidad de las cosas, y queddndose con ciertos parametros regulares. Es muy interesante porque
a Bergson no le interesa objetar las ideas, no tiene problema con que se formen abstracciones
generales, es mas, considera que hay ocasiones en que es necesario. Lo problematico esta cuando una
forma determinada de entender la realidad y el pensamiento se quiere imponer a todas las otras
formas de pensamiento. No lo dice de ese modo, claro. Pero muchas veces pareciera que hay una
suerte de complejo que cuando trabajas con las imagenes parece que siempre fuera necesario algo de
la palabra que valide lo que ti has desarrollado en la imagen, como si fuera necesario que venga algo
del discurso a interpretar, como si el pensamiento que has desarrollado a través de las imagenes no
fuera suficiente, o incluso mds, no tuviera una cualidad de pensamiento. Simplifico bastante los
términos, como sabemos el problema es mucho mas complejo, pero desde la filosofia se nos ensefia
que el pensamiento solo se hace con conceptos y los conceptos se forman al modo en que se forman
las ideas. Es posible que no se haga filosofia si no es a través de conceptos, pero eso no es equivalente
a decir que la tnica forma de pensamiento existente es la conceptual, como si no hubiera una forma
de pensamiento que no sea conceptual. A mi me interesa ese nudo problematico, no para proponer
nuevas oposiciones entre los conceptos y las imagenes, sino para pensar en la singularidad que
aportan las imagenes para el pensamiento. Y, particularmente, crear lugares en los que se habilite la
relacién entre la forma plastica, el discurso, el espacio y los cuerpos. No hablaria de equilibrio o
conciliacién, pero si que no se imponga una determinada jerarquia que es la que considero se sigue
imponiendo en relacién al trabajo de las imagenes.

Es ahi donde la nocién de trabajo se vuelve muy compleja, porque cuando esta la nocién se toca con lo
sensible, no deja de ser conmovida. Evidentemente, cuando hablamos del trabajo de las imagenes, no
podemos hablar de la misma manera de un trabajo en una fabrica, de un trabajo productivo, sino que
hay algo del trabajo de la imagen que esta al borde de la imagen. Y tiene que ver con c6mo germina
una situacion y que del contacto con esa situacion pueda crearse una imagen. Creo que el trabajo esta
mas bien en generar las condiciones de posibilidad para que esas imagenes se formen; y ahi viene la
atencion a los procesos formativos, pero que no son hallazgos geniales ni instantes decisivos, y
requieren un tipo de interés y de atencién que no siempre es el de la detencién, sino que a veces
puede ser una precipitacion. Pero la mayor parte del tiempo el trabajo esta en no dejarse atraer por
esa inclinacién primera hacia la que todo el cuerpo se va, cuando sin esperar entra en contacto con
una situacion y se apresura en levantar una imagen antes de preguntarse cual es la imagen que la
situacion pide, cudl es la imagen que debe formarse, para evitar caer en estas imagenes clichés, como
las denominaba Gilles Deleuze, o estas imagenes que lo Unico que vienen a hacer es recargar lo
existente. Y que ademas obstruyen el camino a la formacién de imagenes que tienen la capacidad de
permitirnos imaginar una realidad que no ha sido imaginada, o una realidad que inexiste porque no
tiene imagenes que permitan articular sus modos de existencia. En ese sentido, pienso que las
aportaciones de Jacques Ranciére son importantes, porque cuando él piensa el trabajo de las imagenes
nunca lo hace en abstracto, sino que lo piensa en operaciones bien precisas que introduce Pedro
Costa, Martha Rosler o Esther Shalev-Gerz. De hecho, yo tomo para el titulo de ese libro un breve
texto que él habia escrito en ocasién de una exposiciéon de Shalev-Gerz, donde él esta pensando en
algo muy especifico, que tiene que ver con los procedimientos, los desplazamientos menores que la
imagen introduce y que dan cuenta incluso de aquello que no cabe en la imagen, es decir, con
cuestiones muy, muy precisas, que son del orden de cierto laboro, de cierta operatividad, y desubican

http://2016.1afuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 3de6



Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderén. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

un poco la idea de la creaciéon como una suerte de inspiracion que viene de algin lugar que no
podemos definir, sino que tiene que ver con estar trabajando con los materiales, con estar rasurando
la tabla. Ello me permite pensar que la imaginacién probablemente no es como se nos ha ensefiado,
esto es, como aquello que crece en una suerte de tabula rasa, sino rasurando la tabla, ¢no? Es decir,
preparando un campo en donde ciertas relaciones que no habian sido creadas se puedan trazar, donde
esas imagenes se articulen y abran lo sensible en las formas y en el sentido de lo comun.

Michael Marder, en sus desarrollos del pensamiento vegetal, sostiene que una planta puede estar 600
afios sin germinar o incluso puede no germinar nunca, que todo depende de que se formen las
condiciones necesarias para que ello sea posible. Asi, por contraintuitivo que parezca, pienso que algo
similar podemos pensar en relacién a las imagenes, que quizas esas imagenes que abren un espacio
critico no siempre se pueden trabajar directamente desde una intencionalidad orientada, al contrario,
es necesario trabajar lo que las rodea, sus latencias. Desde luego no suponiendo que la imagen esta
ahi de manera pre-existente, sino que se forma en el mismo proceso de relacién. Entonces, cuando
nos preguntamos qué dicen las imdgenes, o incluso cuando pensamos “qué quieren las imagenes”
-como nos plantea W.J.T. Mitchell- o qué expresan, etc., y ello lo hacemos sin cuestionar hasta qué
punto pesa en la creacién que una imagen deba transmitir una idea, o que un artista deba expresar su
interioridad, contar lo que siente, mostrar lo que mira o, mas adn, hacer ver, no estamos pensando
hasta qué punto ese peso deja 0 no moverse a esa creacion. Considero necesario interrogar todos esos
imperativos que pesan en torno a las imagenes. Pienso que J. Ranciére colabora en este sentido y ese
es el deseo que mueve el dialogo publicado en ese libro.

En el ultimo tiempo, he estado pensando en que tal vez hay otras nociones que son mucho mas
fecundas para pensar esos movimientos que las imagenes introducen, las articulaciones que realizan,
cémo establecen relaciones. Estoy intentado pensar las nociones de escena, de montaje, de ritmo, de
movimiento, que, a su vez, piden su propio desalojo y que espero poder formular en lo que sera mi
siguiente publicacién que esta prevista para finales del 2025. Cuestiones a las que me he aproximado
de una u otra manera en libros anteriores, pero que en este caso quisiera poder elaborar mds, como
por ejemplo, los desplazamientos en torno al movimiento que habia introducido en La
performatividad de las imdgenes, cuya recepcion critica me ha permitido reformular o modular de
otra manera, en didlogo con personas que vienen de la practica de la danza, la escultura u otras, pero
que introducen una variacion decisiva de ciertos términos de la semiética o la decodificacion, o sobre
todo de la idea que hay que interpretar la imagen. Aunque debo confesar que me parece que sigue
siendo una idea muy pregnante en casi todas las practicas de creacion, incluso en las practicas
imagéticas de creacion cotidiana que tanto me interesan. Entonces, es muy complejo porque tendria
que hacerme cargo ahora de cada una de estas nociones, que en muchos casos son también problemas
intestinos del cine, pero me pregunto como seria hacerlas migrar también de ahi para que no sean
solo una problemdtica dentro de un lenguaje especifico. Una escena, tal y como yo la entiendo,
introduce una dimensién que no estd necesariamente contenida en la nocién de performatividad, que
es la de infraestructura, esto es, generar las condiciones materiales de posibilidad, un dispositivo para
que ciertas imagenes aparezcan. Y que ademas afiade a su dimension plural, porque incluso la imagen
mas singular estd prefiada de todas esas imagenes que han quedado fuera y que han posibilitado que
exista esa imagen. Por eso decia que la imagen a lo mejor no es tanto lo que hay que ver, el indice que
se indica, sino el movimiento que articula aquello que no tiene relacion, pero que es aquella tercera
cosa de la que nadie es propietario. No deberiamos llamar a todo imagen. Hay imagen cuando hay un
diferencial que se introduce y que no estaba ahi antes. Digamos, una suerte de anudamiento, de una
relacién particular que se produce, que se esta generando. Y, en ese sentido, es generativa de nuevas
imagenes. Una imagen en el sentido fuerte es una imagen que tiene vida pdstuma, que sigue
generando nuevas imagenes, que no se puede identificar del todo. Georges Didi-Huberman nos dice
“lo que vemos, lo que nos mira”, aunque ya mucho antes el poeta Antonio Machado lo decia en
«Proverbios y cantares>: el 0jo que ves no es 0jo porque tu lo veas; es ojo porque te ve. Eso que nos
mira es lo que se crea en la relacién que antes no estaba contenida, y es ahi donde yo pienso que la
nocién de trabajo es muy importante. Sin embargo, ain es un desafio pensar qué es ese trabajo y
como ese trabajo con lo que se resiste implica un desalojo de la nocién habitual de trabajo, para poder
pensarla en relacién a las imagenes.

http://2016.1afuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 4 de 6



Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderén. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

Bien, como para ir cerrando, en varios lugares -libros, seminarios, entrevistas- aparece la pregunta
por la modificacién y la potencia. /Cuando una imagen modifica una situacién? ;de qué manera
pensar la dimension transformativa de las imagenes con los contextos y entornos donde
se establecen?

ASC. Pensando tu pregunta, quizas viene al caso pensar en las aportaciones que ha hecho Catherine
Malabou, que abre otras lineas de reflexion al respecto, quien propone por sobre la nocién de trabajo
que hemos conversado, la nocién de elaboracién, que no tiene que ver tanto con el esfuerzo sobre
algo, sino con la idea de “lo que te trabaja”. Hay algo de ese proceso de elaboracién que es muy
complejo y esa complejidad se vincula con lo acontecimental. Y ahi vuelvo a La imaginacién material,
que partia con un supuesto contraintuitivo: aunque la imaginacion y el acontecimiento no se pueden
predecir, si se pueden trabajar. Me parece que es en ese espacio potencial donde se forma un régimen
de creencia, una consistencia imaginaria. Y esas consistencias son profundamente poderosas, una
estructura solida que esta en el orden de lo mdgico, lo politico y lo posible. Una consistencia
imaginaria puede ser densa, poderosa, una formacién rocosa, que no es necesario destruir, sino
apenas ir con el cincel, dar en la grieta fundamental para que la cosa se desmonte y adquiera
otra consistencia.

Y habitualmente recurro al ejemplo de cuando alguien te decepciona, y ya no puedes seguir viendo a
la persona del modo anterior, algo cambia en la percepcién, en la imagen que tienes de ese otro.
También cuando una persona sale de la expectativa en la que uno la figura. Hay algo del orden en que
se alude a la vision, a la imagen que se propone desde ciertos medios de produccién o de ciertas
formas hegemonicas en que se utiliza la tecnologia, que se entiende como algo contra lo que ti no
puedes hacer nada, no te queda mas que aceptar una suerte de destino que esta escrito. Y no por nada,
en ciertos dominios hegemoénicos, ese control que se intenta hacer de la imagen y el imaginario,
funciona como una suerte de entorno natural. Es decir, las imagenes colaboran en los modos de crear
realidad: las imagenes no solo representan, sino que son performativas, crean consistencias de
realidad en términos muy especificos. Entonces, poder crear modos de resistencia, contestar a esas
imdagenes con otras imagenes, me parece que es el trabajo fundamental, no sélo en el sentido de crear
imagenes de resistencia, como un muro de contencién, sino un trabajo que introduce otra
composicion. Ahi es donde considero pueden formarse imagenes potenciales, trabajando con esa
resistencia para entender cudl es el tipo de imaginario que podrian abrir, cémo se podrian gestar
otras formas de deseo, algo tan sencillo y complejo en torno a como deseamos otras cosas, sobre todo
que no se agoten en una forma de consumo. Un exceso que no puede ser capturado tan facilmente y
que tiene algo de incontable.

Me sale comentarlo, pero me remito a la idea de que llevamos 15 o 20 afios discutiendo las ideas de
estética y politica que nos ha dado Ranciere. Pero pareciera a ratos que incluso eso se ha vuelto algo
instituido y obvio.

ASC. Los quehaceres también han ido obligando a complejizar un poco esas relaciones y evidencias,
¢no? Necesitamos, como decia F. Nietzsche, que el pensamiento sea jovial, recurrir a herramientas,
conceptos, discusiones, recursos para salir de lo evidente. Si es cierto lo que afirmaba W. Benjamin,
que nuestra fuerza revolucionaria viene del pasado, la cuestion es como tener ojos nuevos para poder
mirar, introducirse en esas capas que se sedimentan para sacudir la historia y hacer que el
pensamiento no sea algo instituido, sino que siga instituyéndose. La cosa no es seguir recitando a J.
Ranciére o a cualquier otro u otra pensadora, sino si es el caso pensar con él, ser sensibles a lo que
nos puede hacer pensar. Entonces la pregunta empuja a pensar estos procesos, lugares para volver
mas exigente la pregunta.

Creo también que una de las muchas crisis en que estamos inmersos es una crisis de articulaciéon. Por
ello pienso sobre como poder ejercitar espacios donde se puedan fortalecer los vinculos. Desde hace
algunos afios he estado pensando -sobre todo al calor de La Murga, una cooperativa de cultura de la
que formo parte en Barcelona- en la idea de que son los vinculos los que nos liberan. En oposicion a
la idea fuerte de las formas del capitalismo donde las premisas de libertad (liberal) pasan por la
no-dependencia, la autonomia, las capacidades individuales, un yo fuerte, hacerte una marca, cémo
pensar nuestras redes de colaboracidn, sin contribuir en el imaginario de la debilidad. Como afirma
con tanto acierto la pensadora guatemalteca Aura Cumes, las formas coloniales nos arrebatan
imaginar colectivamente lo que queremos o podemos ser, devenir, imaginarnos juntas,

http://2016.1afuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 5de 6



Pinto Veas, I.. Andrea Soto Calderén. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

desencadenando una descomposicién de nuestro tejido social y cultural. Una forma predominante de
entender la existencia impide a una comunidad pensar por si misma su propio mundo o, como afirma
Rita Segato, la deliberacion permanente de lo que queremos hacer. Aqui es donde creo modestamente
que esta uno de los mayores desafios del trabajo de las imagenes hoy. Entonces, ien qué medida las
practicas artisticas estan configurando zonas de sentido? Precisamente, zonas, tierras un poco
baldias, de bordes que ain no han fijado sus limites, en las que pueda darse algo del orden de lo
inesperado. Espacios de indeterminacién donde algo se desestabiliza, que interpelan, acogen y a la
vez abren a lo que todavia no ha sido

Como citar: Pinto Veas, I. (2024). Andrea Soto Calderdn, laFuga, 28. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/andrea-soto-calderon/1229

http://2016.1afuga.cl/andrea-soto-calderon/1229 6 de 6



	Andrea Soto Calderón
	"El pensamiento no se hace solo, la imaginación es siempre colectiva"


