
Taccetta, N.. Archivos de la utopía. laFuga, 21, 2018, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879 1 de 10

Archivos de la utopía

Pasado práctico y reescritura melancólica

Por Natalia Taccetta

Tags | Archivos | Melancolía | Memoria | Historiografía | Brasil

Doctora en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires (UBA) y Doctora en Filosofía por la Universidad de París 8, magister en

Sociología de la Cultural por el Instituto de Altos Estudios Sociales de la Universidad de San Martín, profesora y licenciada en Filosofía.

Se desempeña como docente desde el año 2003 en la UBA y en la Universidad Nacional de las Artes. En ambas instituciones lleva

adelante diversas investigaciones. Es investigadora adjunta de CONICET y sus temas de interés involucran la estética y la filosofía de la

historia. Recientemente, ha publicado Historia, modernidad y cine. Una aproximación desde la perspectiva de Walter Benjamin

(Prometeo libros, Buenos Aires, 2017).

El cineasta en tiempos aciagos

“Mi país está viviendo una tragedia, el mundo no está bien, hay tensión social, choque de
civilizaciones… por eso el cineasta tiene que tener esta actitud ante su país para hacer reflexionar
sobre todo esto”, asegura Eryk Rocha (2016) cuando le preguntan por la función y la intervención del
cineasta en relación con su última película, Cinema novo (2016). Junto con No intenso agora (2017) de
João Moreira Salles, son dos ejemplos del cine brasileño reciente que activan un doble movimiento:
por un lado, el intento de encontrar algún horizonte de utopía (inexorablemente pasado), necesario
en tiempos de crisis como el actual; por el otro, el deseo de reescribir la historia del cine y sus
cineastas en una clave melancólica, pero que, lejos de arrojarse a la parálisis, posicione la figura del
cineasta en un lugar central de la trama político-cultural contemporánea, como un productor de
realidad a través de las imágenes.

Una referencia insoslayable para pensar el modo en que el arte constituye una forma legítima de 
producción política es el breve ensayo de Walter Benjamin de 1934, El autor como productor. Como en 
otras ocasiones a lo largo de su obra, Benjamin invoca la figura de Bertolt Brecht para pensar la figura 
del autor operante, es decir, aquel que no se consuela con los goces del confort en su disciplina, sino 
que los revoluciona para maximizar su potencial de intervención. Benjamin propone la reflexión sobre 
los medios de producción teniendo como referencia la producción dramatúrgica de Brecht. En esta, 
Benjamin asegura que no se halla una “mera renovación espiritual, tal y como la proclaman los 
fascistas, sino que |el autor operante| habrá que proponer innovaciones técnicas” (1999, p. 119). El 
objetivo en estas afirmaciones es demostrar el carácter organizativo que la praxis debe tener sobre los 
medios, siendo la pregunta por los medios de producción una de las mayores inquietudes 
benjaminianas de los años treinta. Esto implica, no solo la propaganda (o la apariencia de 
propaganda), porque solo la ‘tendencia’ no es suficiente, sino el acompañamiento de una ‘actitud’ 
que el autor debe volver evidente a través de su obra. El autor operante, entonces, prescribe una 
actitud hacia la dominación y transforma los medios técnicos, los cuales deben tender a la 
transformación intelectual de los lectores (eventualmente, espectadores). Este modelo –cuya 
extensión puede alcanzar a intelectuales o artistas- aparece en Benjamin en el teatro épico, ese que, 
como el cine revulsivo o más experimental, impide la compenetración afectiva, deconstruye los 
modos de expectación hegemonizados, realiza una revolución técnica en su propia materialidad y 
produce lo que denomina una “transformación funcional” (Benjamin, 1999, p. 125). Es la técnica 
teatral (en Brecht) la que opera de esta forma, la que deconstruye el “aparato de producción” –como 
dice Benjamin (1999)– transformándolo, aprovechando su potencial, seguro como está de que las 
intuiciones revolucionarias no pueden quedarse solo en los temas, dado que “el aparato burgués de



Taccetta, N.. Archivos de la utopía. laFuga, 21, 2018, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879 2 de 10

producción y publicación asimila cantidades sorprendentes de temas revolucionarios (…) sin poner
por ello propiamente en cuestión su propia consistencia y la consistencia de la clase que lo posee”
(1999, p. 125).

Si bien no albergó una confianza ciega en la alternativa a la estetización fascista de la vida política
propuesta por la ortodoxia marxista, Benjamin tenía algunas esperanzas en la prensa comunista, las
revistas sobre difusión política, la correspondencia obrera, los reportajes como formas de literatura
futura y el cine. Aunque con diferencias que los separaron dramáticamente, valoró la producción de
Brecht a la luz de su diagnóstico sobre la modernidad como mundo onírico, fetichizador de la
mercancía, productor de fantasmagorías creadoras de identificaciones peligrosas. Era un melancólico
revolviendo el pasado, pero para hacerse cargo de él y así evitar su eterno retorno. Teniendo en
cuenta la valoración de estos intentos es que se comprende el modo en que Benjamin creía que
esfuerzos de este tipo –en el arte y el mundo intelectual en general– podían organizar el pesimismo
no arrojando a la pasividad de la nostalgia, sino instando a lo que llamó la inervación –o excitación
(individual y colectiva)– como una salida al estado de ensoñación que proyectaba el período
de entreguerras.

Este rodeo es para proponer una lectura teórica sobre las producciones fílmicas elegidas para estas
páginas. De algún modo, Rocha evita el didactismo para encontrar verdad poética en el entramado
sobre aquellos autores-productores de los años sesenta que cambiarían la historia del cine brasileño y
harían del desencanto una estética más o menos desbordada, más o menos revolucionaria contra la
chanchada o la épica hollywoodense. Además, habían querido “cambiar el mundo”, como reza uno de
los carteles que da inicio al film, “en una época en la que el arte, la utopía y la revolución
se encontraron”.

Por su parte, Salles encontrará en las imágenes impropias la potencia de una herencia que debe seguir
componiéndose. Los dos cineastas producen en una clave similar a la que Benjamin (1999) encuentra
en los autores verdaderamente productores: acudiendo a los esfuerzos vanguardistas e insumisos de
los cineastas de los años sesenta en Brasil o intentando comprender la trama emocional alrededor del
estallido de las revoluciones culturales en torno al año 1968 y la restauración conservadora que vino
después. Es allí donde abreva la mirada melancólica que promueven estos artistas. Los años sesenta
son a la vez horizonte de expectativa y pasado inhallable; tienen la fuerza de la ilusión, pero
constituyen el principio de una experiencia que opacaría todo lo que siguió. Sin embargo, como señala
de algún modo Rocha en la frase referida al principio, proponen que la función del artista es vital, que
su lectura política constituye un aporte insoslayable y que la agencia histórica del cine es
evidentemente inapelable.

De algún modo, estos cineastas ponen en funcionamiento la “inervación colectiva” que Benjamin
(1999a) esperaba por parte del arte, es decir, ese encuentro del cuerpo y la imagen como tensión
provocadora pasible de ser leída a la luz de la felicidad, una clave que se reconoce en el rostro de la
madre de Salles mientras asiste a la Revolución Cultural China o el tejido emocional que encierra el
eslogan de la revolución de mayo del 68: “debajo de los adoquines, la playa”. La alegría es también la
de los artistas del cinema novo y sus certezas de estar cambiando el mundo; el regocijo de los
desconocidos en las cintas amateurs durante la Primavera de Praga y el punctum biográfico del archivo
visitado por Salles, la mirada de su madre y una plenitud irrecuperable.

En ambos casos, estos artistas intentan –como los productores que Benjamin valora- pasar de la
contemplación a la praxis, de la admiración al deseo, de la nostalgia como estado de quietud a la
melancolía como un motivador de la acción. Este desplazamiento implicaba para Benjamin una serie
de “pasos previos”, como el de desmontar la mitificación de la sociedad moderna, una superación por
medio de una “política poética” que pusiera fin a la “poética política” del capitalismo.

La inervación 1 refiere, precisamente, a un “proceso neuro-fisiológico que media entre lo interno y lo 
externo, lo físico y lo motor, lo humano y lo mecánico” (Hansen, 1999, p. 313) y su función es ser un 
antídoto al efecto de adormecimiento que produce el arte convencional o lo que Guy Debord llamaría 
décadas más tarde cultura espectacular. Al respecto, la benjaminiana Susan Buck-Morss (2015) 
sostiene que “inervación” se asocia a una recepción mimética del mundo exterior, que permite 
fortalecer el aparato perceptivo del espectador, a diferencia de la parálisis que ocasiona el resto de la 
cultura. La inervación permitiría, de este modo, recuperar la capacidad para la imaginación y la



Taccetta, N.. Archivos de la utopía. laFuga, 21, 2018, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879 3 de 10

acción. Le da al individuo alienado por la sociedad fetichizada la posibilidad de instalarse activamente
en la búsqueda de algún curso de acción posible.

Sin negar el diagnóstico de la reproductibilidad técnica, Benjamin encuentra la forma en que se pueda
pensar alguna utilización política de la técnica y el arte que permita sustraerse a lo que en el ensayo
La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica (1936) califica como estetización de la vida
política y social. La politización del arte, en definitiva, implica repensar el vínculo entre la vida y la
técnica. 2 Esto es lo que ha hecho el cinema novo y es el énfasis en concebirlo como un movimiento –el
mayor del cine latinoamericano– el que Rocha consigue con sus recursos y pasajes de montaje. Entre
los fragmentos fílmicos editados algunas veces, precisamente, para dar cuenta de los rasgos
comunes, aparecen entrevistas televisivas a los directores, reflexionando sobre sus condiciones de
producción y exhibición, sobre sus necesidades estéticas –también nuevas– y sobre la evidencia de
formar parte de un grupo que cambiaría muchas más cosas que el cine. Pretendía cambiar
eminentemente la mirada.

Rocha y Salles ponen en funcionamiento dos dispositivos que pretenden configurar una intervención
en un contexto de devastación política y moral de Brasil, incluso recurriendo a herramientas casi
opuestas entre sí, confiando en que el cine constituye un terreno privilegiado para la producción de
sentidos políticos: Rocha lo hace revisitando el retrato pobre y tercermundista que arrojó el cinema
novo en la década del sesenta, pero extrayendo de ahí la fuerza utópica que siente en falta; Salles lo
hace recogiendo los fragmentos de las revoluciones que no fueron. Mientras Rocha recupera las voces
de los cineastas que confían en la potencia del cine para torcer el tiempo y cambiar el espacio, Salles
entrama un legado en imágenes de la felicidad de las revoluciones y las primaveras que se opacarían
al caer el verano. En Rocha no hay pedagogía cinematográfica, sino ensayo visual; en Salles, un
impresionismo autobiográfico organizado alrededor –yendo y viniendo– de unas imágenes francesas
originarias, las de la salida de los obreros de la fábrica Lumière. Ambos vuelven a las utopías de los
años sesenta para interrogar el presente que les toca enfrentar, para medir esas huellas en una
contemporaneidad ruinosa. En ambos casos, se traza de algún modo de una narrativa del fracaso con
una premisa similar: ambos parecen convencidos de que no hay forma de pensar en utopías sin volver
a los sesenta, que hay que ir del arte al acontecimiento, de la representación al evento que cambie el
tiempo, del texto al contexto, de la imagen a la historia para volver a ella.

De filosofías e historias melancólicas

Frente a la preocupación por el modo en que se ‘recupera’ el pasado, se vuelve relevante volver sobre
la perspectiva de un autor fundamental del siglo XX que deconstruyó los modos de narrar y hacer
historia y reposicionó al arte en la plasmación de los acontecimientos del pasado: el recientemente
fallecido filósofo norteamericano Hayden White.

Partiendo de que el narrativismo que promovió se aleja de la historia pensada a partir de un ideal de
cientificidad propio de las ciencias naturales y las ciencias sociales –en la medida en que se muestra
afín a la reflexión sobre el lenguaje como vía para algún acceso posible a los hechos del pasado–, se
vuelve relevante indagar sobre el modo en que la obra tardía de White exhibe una preocupación por la
literatura y las formas narrativas (o antinarrativas) del modernismo además de la demanda de la
teoría literaria para explorar los recursos lingüísticos que intervienen en la producción de los relatos
históricos. 3 En su último libro, The Practical Past (2014), White tematiza particularmente lo que
denomina “pasado práctico” como un pasado íntimamente vinculado a la experiencia, del que se
valen los individuos o las comunidades para operar en la realidad; es decir, se trata de la utilización
del pasado de modo tal que permita a los agentes orientarse en el presente.

Estas aproximaciones permiten pensar una figura de historiador –e incluso de artista– que desafía
una concepción dogmática de ‘hecho histórico’. White parece proponer un agente que se centra ahora
en las posibilidades figurativas del lenguaje y las potencialidades de la construcción imaginativa del
pasado. Explorar teóricamente algunas de estas derivas a fin de ponerlas a prueba en la figura del
cineasta e indagar sobre el modo en que algunas asunciones habilitadas por White para el historiador
pueden ser pensadas con las particularidades del discurso fílmico, permite revisar la relación entre
narración y archivo como modos de la ficción –que de ningún modo impugna algún tipo de ‘acceso’
al pasado– y al arte de archivo como paradigma contemporáneo insoslayable.



Taccetta, N.. Archivos de la utopía. laFuga, 21, 2018, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879 4 de 10

En su ensayo fílmico, Cinema novo, Rocha parte de una enorme cantidad de documentos para plantear
su punto de vista con respecto al cine: archivos fílmicos y fragmentos de películas. Aun la narrativa
del fracaso en torno a la disolución del cinema novo y sus ideales permiten insuflar de potencia
fulgurante el trayecto de los cineastas contemporáneos, como si fueran allí a buscar el lenguaje y la
fuerza de la que adolece el Brasil actual. En este sentido, Rocha parece identificar la efervescencia de
aquella tendencia brasileña con el nacimiento de una era y para ello recoge, entre imágenes menos
literales, el parto de Macunaíma (1969) de Joaquim Pedro de Andrade, uno de los cineastas
emblemáticos del movimiento, en el que un adulto surge gritando de las entrañas de una mujer de pie.
Este era el nacimiento de un nuevo retrato de Brasil, que asume su lugar tercermundista y se anima
tanto a las estrategias visuales y formales austeras del neorrealismo como a las complejidades
narrativas de lo más avanzado de las nuevas olas o la sofisticación de una revisión del montaje
eisensteniano. El cinema novo ponía en el centro de la discusión la utopía, los movimientos
revolucionarios y el poder del cine para dar cuenta de la realidad. Autores tan dispares como Glauber
Rocha, Leon Hirszman, Nelson Pereira dos Santos, Ruy Guerra, Eduardo Coutinho, entre otros,
problematizaron en ese contexto la contingencia política, la idea de nación, lo popular y el lugar que
el cine debía tener en la cultura y el modo en que debía “volcarse hacia su realidad” como reclama
Pereira dos Santos o a poner “en tela de juicio a la sociedad”, como propone Paulo César Saraceni. Los
fragmentos de entrevistas a los realizadores permiten pensar sobre estas cuestiones en el marco que
ellos mismos señalan como problemático: ir de lo individual a lo colectivo, ir de lo personal a
lo político.

El film de Rocha realiza un complejo trabajo de archivo para abordar núcleos temáticos ligados al
movimiento incluso emulando a veces las estrategias que aquellos cineastas ponían en
funcionamiento: las del neorrealismo italiano y las del cine soviético revolucionario, habilitados tal
vez por la Nouvelle vague francesa. Así, Rocha arma series de recurrencias narrativas entre los films
del movimiento –las huidas, escenas eróticas, las reuniones políticas, la miseria– componiendo una
polifonía paradójicamente afín. Entre Ford, Eisenstein y Rossellini, los cineastas del cinema novo
lograron poéticas fílmicas diferentes para hablar del mismo Brasil en pedazos. La multiplicidad de
referencias convergía en el intento de retratar el espíritu de una época que se debatía entre la
metáfora y el alzamiento, entre las armas y lo poético para denunciar la opresión esclavista. Una de
estas series comienza con el final de Dios y el Diablo en la tierra del sol (1964) de Glauber Rocha, en el
que los personajes huyen a ninguna parte, que da el tono a Cinema novo en una secuencia a partir de la
cual se encadenan distintos personajes corriendo a toda velocidad por distintos ambientes de Brasil.
Así pasan los protagonistas de Rio 40 graus, (Pereira dos Santos, 1955), Barravento o La fallecida
(Hirszman, 1965) simplemente fugándose.

La recurrencia a las reflexiones de Glauber Rocha y Leon Hirszman marcan cómo fue en el cine la
revolución latinoamericana que acompañaron europeos como Jean Rouch y Marco Bellocchio (en
efecto, aparecen reunidos en una antológica entrevista en el Festival de Cannes). Mención aparte
merece el trayecto dedicado a Nelson Pereira dos Santos y su neorrealismo hiperbólico de Vidas secas
(1963). El exceso de pobreza se une a la voluntad de denuncia a través de una revisión de las
características formales y narrativas del cine convencional. Nada de esto queda en Tierra en trance
(Terra em Transe, Glauber Rocha, 1967), Barravento o Los fusiles (Os Fuzis, Ruy Guerra, 1964), en las que
la mirada sobre la realidad está siempre a punto de desbordarse.

Esta escuela revolucionaria, guiada por un saludable agonismo en los sesenta, terminó, como toda 
buena utopía, en un movimiento inacabado. Rocha hijo muestra las contradicciones, pero su narrativa 
del desencanto los ubica en una batalla honrosa en un momento en el que el mercado, las ideologías y 
las armas trababan una indisoluble relación. Entre el cine para pocos, la vanguardia y la necesidad de 
una mayor distribución –problema que señala con contundencia Hirszman–, el cinema novo se fue 
diluyendo en el convulso panorama político que desembocaría en la dictadura militar que comienza 
tras el golpe de Estado de 1964, que precipita la decadencia del grupo como tropa y la dilución de sus 
doctrinas como cartografía agitadora. 4 Expresadas estas en los fragmentos de Eryk Rocha, su film 
hilvana en paralelo distintas películas para exhibir las características radicales de ese cine utópico 
que, como el pasado práctico en White, permite atribuir su función al cineasta de hoy. En Cinema novo 
de Rocha, el trabajo con la imagen devela que el archivo no es el pasado, sino que la memoria es un 
movimiento incandescente que ni idealiza ni romantiza, sino que se carga de una melancolía que 
permite devolver al cine la pasión rebelde que en este momento ‘trágico’ necesita el cine de Brasil. De 
algún modo aparece en la alusión de Hirszman cuando cerca del final recuerda el movimiento como



Taccetta, N.. Archivos de la utopía. laFuga, 21, 2018, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879 5 de 10

aquel que tenía “la necesidad de participación de todos en el proceso general de la sociedad
brasileña”, aunque esa participación solo es posible “cuando no existe el miedo” mientras un bosque
en llamas ilustra el modo en que Rocha desea testimoniar de esa fuerza cinematográfica. “¡No hay
fortuna sin sangre!” y “¡Más fuertes son los poderes del pueblo!” se oye sobre un montaje
experimental de imágenes que no solo buscan rasgos comunes entre los ‘héroes’ del movimiento,
sino también exhibir la ambigüedad de los estilos y sus potencias para narrar. Los dos films trazan,
como se ha dicho, cartografías afectivas de un tiempo idealizado en donde ir a beber un antídoto para
el presente. En ambos films, la melancolía es el afecto que prima, el que se destaca por sobre la
alegría o la tristeza.

La melancolía es un afecto que, naturalmente, tiene una larga tradición en la literatura, el arte, y el
pensamiento en general. Entre todas esas referencias, recuperemos un breve texto publicado
originalmente en 1931, Melancolía de izquierda (1985), en el que Walter Benjamin desconfía de la
melancolía obturadora de la acción que conduce a una parálisis autocomplaciente y que atribuye a
algunos intelectuales de la República de Weimar. 5 Sin embargo, al rastrear la melancolía en un texto
tan fundamental de la primera etapa de su pensamiento como Sobre el origen del drama barroco alemán
(1928), la historización benjaminiana de la melancolía –que parte de la teoría medieval de los
humores, la antigüedad griega, el Renacimiento, Marsilio Ficino y el grabado de Albrecht Dürer de
1514– arroja un potencial metodológico, pues no se reduce a un estado de contemplación paralizante,
sino que se transforma en un estado de plena actividad que mira al pasado para recomponerlo de
modo más justo. 6 La melancolía permite, así, un acceso al mundo material que no desactiva las
potencias sediciosas, sino que las recompone resilientemente para reconducirlas. De esta materialidad
productiva hablan las imágenes del cinema novo que Rocha recupera. La melancolía parece permitirle,
entonces, arriesgar cierto agenciamiento por parte de los cineastas frente a la sociedad y sus
temblores cuando no se reduce a la parálisis que encuentra alguna forma de placer en la pérdida. En
efecto, puede convertirse en antídoto ‘antimoderno’ para volver sobre las ruinas, no a fin de
describirlas como fase necesaria de un proceso positivo, sino para afrontar la imagen del dolor. La
melancolía como la que Rocha pone en funcionamiento en Cinema novo combate la resignación frente
a la irreversibilidad del tiempo y constituye el método retrospectivo que permite volver sobre el
pasado para impactar sobre la contingencia, borrando la línea que separa el recuerdo del olvido.

 

De la melancolía y la inervación

El melancólico que Benjamin valora sabe que debe abandonar su autocomplacencia. Allí reside su
fuerza para no reparar con más convicción en las causas de la opresión que en los modos de
revertirla. Este parece ser el movimiento que produce el otro film mencionado, No intenso agora, de
João Moreira Salles. Se trata también de un trabajo con material de archivo, pero en este caso, el
cineasta hace confluir los registros domésticos de tres movimientos revolucionarios que solo
escorzada y ocasionalmente hablan de su tierra, Brasil: la Revolución Cultural china, el mayo de 1968
francés y la denominada Primavera de Praga. El contrapeso de estas emociones radicales lo constituye
el gobierno militar de Brasil instaurado institucional y definitivamente mente en 1968, del que la
familia del director huyó exiliándose en París. 7

Aquí, entonces, no hay un director brasileño que vuelve al cinema novo, sino un desterrado de clase
alta que revisa archivos privados, amateurs, home movies, que intentan registrar un momento
histórico, el que podría haber sido, como en Macunaíma, un nacimiento de pie y a viva voz, pero que
demuestra a todas luces haber sido un trance momentáneo que recuerda el carácter efímero de las
emociones jóvenes ligadas a la transformación del mundo. De aquí la melancolía que sobrevuela
también los tramos de montaje que arma Salles que bien podrían orquestarse alrededor de una
fotografía de Mao y el recuerdo de una poesía escrita por él en la que aparece la siguiente imagen:
“maldigo el río del tiempo”. El tiempo y las “maldiciones” articulan el relato que comienza con
imágenes que provienen del archivo de la madre del director y su viaje a China del año 1966. Esos
registros de viaje funcionan como punto originario de un relato sobre las ilusiones de juventud y la
decadencia del tiempo y, concretamente, van menguando como la felicidad, que se volverá escasa en
las décadas de los setenta y ochenta hasta casi desaparecer, como lo señala el director.



Taccetta, N.. Archivos de la utopía. laFuga, 21, 2018, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879 6 de 10

¿Cuál es el “ahora intenso” de Salles? ¿El de los años revolucionarios del archivo familiar? ¿El del
Brasil contemporáneo sangrando entre retornos neoliberales y represivos? ¿El de 1968 en París, que
vivió como extranjero?

Con un punto de partida ligado al pasado familiar como en su gran film anterior, en Santiago (2007),
Salles recupera materiales ajenos para pensar su propio lugar en el mundo y para investigar qué se
puede decir de 1968 a partir de las imágenes. Es esta im-propiedad la que le permite una aprehensión
sofisticada, como la del ‘contemporáneo’ de Giorgio Agamben, es decir, la de aquel que habita un
desfasaje, que se aleja para ver la luz y la oscuridad y es precisamente este movimiento el que más lo
acerca (Agamben, 2011). En aquel entonces, la revolución de estudiantes y operarios le llegó de cerca,
pero también el triunfo de De Gaulle poco después. Entre estas contradicciones, el film traza
conexiones lábiles armando una colección en el sentido de Benjamin, es decir, convirtiendo los
fragmentos en un todo capaz de rememoración. Pues “coleccionar es una forma del recuerdo remitida
a la praxis y es la más terminante entre las distintas manifestaciones profanas de la ‘cercanía’”
(2007, p. 223), sostiene Benjamin en su obra sobre los pasajes –y la memoria– de París.

La arquitectura de Salles ubica en un lugar neurálgico a Daniel Cohn-Bendit, uno de los líderes del
movimiento estudiantil en París y un hombre que cautiva las cámaras del mundo convirtiéndose en
un icono de la rebeldía fugaz y asistemática –rápido conocedor de la negociación con el capitalismo
poco después–, para luego explorar la juventud de su madre en China cautivando a su cineasta
amateur, fascinada como estaba con una suerte de mundo nuevo que tenía delante de sus ojos. El
“ahora” del film es el de ese presente de intensidad como presente es siempre el tiempo del cine. El
coleccionista Salles hace de su mundo un orden sorprendente, una enciclopedia que confronta al
orden natural, como proponía Benjamin. Pero como bien formulaba el filósofo, combate la dispersión
y el caos y los amalgama con el tono melancólico que lo acerca al alegorista, quien representa en
algún sentido el polo opuesto del coleccionista, que “ha renunciado a iluminar las cosas con el empleo
de la investigación de sus afinidades o su esencia. Así que las desliga de su entorno, mientras que deja
(…) a su melancolía iluminar su significado” (2007, p. 229). Con este tono, parece buscar la imagen o
el tipo de imagen que pueda dar cuenta de modo más ajustado de las emociones revolucionarias.

Salles comienza No intenso agora con imágenes cuya procedencia desconoce, pero en las que puede
reconocer la felicidad de una primavera que se esfumaría en el verano, cuando el pueblo pasa de ser
protagonista a figurante, tal su expresión. Entre Mao, Dubcek y su madre, el film hilvana la pobreza
digna en China durante la Revolución Cultural con Sartre y la huelga general como un quiebre en la
temporalidad, para unir la gran muralla con el agosto soviético y la ocupación de Praga con la
resistencia. En este sentido, Salles parece tributario de la fuerte hipótesis de Georges Didi-Huberman
en Pueblos expuestos. Pueblos figurantes (2014), pues asegura con su ensamble que los “pueblos están
expuestos por el hecho de estar amenazados, justamente, en su representación –política, estética– e
incluso, como sucede con demasiada frecuencia, en su existencia misma” (2014, p. 11). Como los
pueblos, las emociones revolucionarias que Salles retrata están “expuestas a desaparecer”, pues poco
después la legendaria voz de De Gaulle recibe un enorme apoyo de la burguesía y las clases medias
–medio millón de personas ocupan Champs-Élysées–, y hasta de los estudiantes conservadores que
temen la anarquía y prefieren imponerse por sobre cualquier sentimiento libertario. Se produce la
ocupación en la entonces Checoslovaquia y se recrudece la represión en Brasil. De estos matices está
teñido el pasado práctico de Salles, desde la ilusión revolucionaria al acallamiento de voces, desde las
piedras a la policía a los suicidios de quienes no pueden seguir sin esperanza de cambio social.

Si bien la libertad de expresión no se esfumó de un día para el otro con la ocupación soviética, el
verano checo se diluyó en el canto a la complacencia y la paz en la voz de la artista Marta Kubisová,
quien fuera emblema de la resistencia. De hecho, Salles enlaza un fragmento periodístico en el que
una emocionada Kubisová le entrega un talismán a Dubcek –quien será depuesto por ser el líder de la
primavera de Praga–, con uno que exhibe que el retroceso político llega hasta los videoclips anodinos
y desvinculados totalmente de la coyuntura mientras aluden a la esperanza y la inocencia de las
nuevas generaciones.

 

La intensidad del film de Salles es también la de la muerte. Así aparecen aludidas las muertes de Jan 
Palach, joven estudiante checo que se inmoló en enero de 1969 a modo de protesta en plena



Taccetta, N.. Archivos de la utopía. laFuga, 21, 2018, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879 7 de 10

ocupación; la del joven Edson Luís de Lima Souto asesinado por el gobierno militar de Brasil en marzo
de 1968 en Río de Janeiro; y la de Gilles Tautin, militante maoísta de 17 años que se ahogó cuando
trataba de escapar de una carga de la gendarmería francesa en junio del mismo año. Estos mártires
articulan en el film el tema de la precariedad de la vida y cómo esta se valora de modo diverso según
el lugar, dependiendo de si se está en una Europa enardecida o en una Latinoamérica dormida, lista
para el Plan Cóndor. En efecto, No intenso agora asegura que nadie llora a Edson Luís tanto como se
recuerda a Palach prendiéndose fuego o a Tautin actuando en solidaridad con los operarios de
Renault. De cualquier modo, estas muertes son apagadas en su potencial sacrificial con la frase de De
Gaulle en la cadena nacional que Salles oportunamente hace aparecer: “Casi caemos al mar, como los
marineros seducidos por las sirenas”. Esta referencia a Ulises en diciembre de 1968 lo convierte en el
gran salvador del naufragio francés.

Salles encuentra un interlocutor fílmico para estas muertes: Morir a los treinta años (Mourir à 30 ans,
Romain Goupil, 1982), tejido alrededor del suicidio de Michel Recanati, militante trotskista, en marzo
de 1978. Allí los rostros de Anne, Dominique, Pierre Louis, Michel, entre otros, representan a toda una
generación que muere cuando descubre que bajo el pavimento no está la playa, que bajo las barricadas
de la ciudad no esperaba el paraíso. Salles no abandona su film sin volver a su madre feliz en el viaje a
China a partir de su propio miedo a envejecer. La utopía de su ideario anti-occidental se vincula en el
film con una alegría que reconoce en su madre en la imagen de archivo como no la vería nunca más
en la realidad. “Parece contenta de estar viva”, sostiene el relato en off, mientras parece preguntarse
cómo hacer para recuperar ese entusiasmo. El fin de la utopía trae progresivamente la tristeza; la
alegría de su madre –asegura Salles– fue desapareciendo al tiempo que menguaron las imágenes en
la década siguiente hasta volverse muy escasas a partir de allí.

Su madre –dice– “fue feliz en China” y esta parece ser la motivación principal para indagar en todas
estas imágenes de la revolución. ¿Por qué son diferentes en un lugar y en otro? ¿Por qué las imágenes
de China están asociadas a una austeridad honrosa y las de la Primavera de Praga a la lucha y la
resistencia? ¿Por qué convienen más a Latinoamérica las del mayo francés donde no hubo un
auténtico proyecto revolucionario? Estas preguntas quedan flotando en el film, sin definirse del todo,
pero volviendo evidente que lo que configura el acontecimiento –de la revuelta y la resistencia, pero
también de su propia recordación– no es el archivo porque sea un índice de espacio y tiempo, sino
que es su imagen porque da cuenta de la felicidad que allí fue posible.

 

Ficciones de archivo 

En The Practical Past –se ha mencionado–, White desarrolla la noción de “pasado práctico”
problematizando los elementos de los que se vale la literatura que relocaliza “hechos fácticos” en un
entramado que difícilmente puede ser considerado simplemente como ficcional. Los componentes
asertivos y poéticos se combinan en estos artefactos de tal modo que permiten algún tipo de acceso al
referente histórico. 8

White advierte la necesidad de medirse con el pasado a partir de la ficción y de reflexionar sobre el
conocimiento que aportan las aproximaciones del cine y la literatura. A la luz de estas
consideraciones, se vuelve evidente la pregunta por la forma en que el conocimiento sobre el pasado
proveniente de dispositivos ficcionales permite saber hasta qué punto es cierto el dictum de Michel De
Certeau que White convierte en uno de los epígrafes fundamentales del libro: “La ficción es el otro
reprimido de la historia” (White, 2014, p. 5).

El pasado práctico queda definido del siguiente modo:

|H|a sido vivido por todos nosotros más o menos individualmente y más o menos
colectivamente y que sirve como base para el tipo de percepciones de situaciones, soluciones de
problemas y juicios de valor y demás que debemos hacer en situaciones cotidianas del tipo
nunca experimentado por los ‘héroes’ de la historia (White, 2014: 15).

Es en este marco que White introduce su análisis sobre lo que podría denominarse la novela 
(neo)histórica. Para algunos, una desafortunada mezcla de la distinción entre hechos y ficción o entre 
realidad y fantasía, pero que White ve como medios para poner en el centro de la escena la relación



Taccetta, N.. Archivos de la utopía. laFuga, 21, 2018, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879 8 de 10

entre pasado y presente. Eligiendo este ámbito indecidible, el artista/ historiador desafía el dogma
que determina qué es un ‘hecho histórico’. Este ya no podrá ser visto como aquello opuesto a la
‘ficción’ en tanto relacionado con (o producto de) la imaginación. En este tipo de producciones, la
reescritura de la historia no se vincula –o no únicamente– a reproches formulados desde el pasado y
para con él, sino que la imaginación interviene para hacer aparecer la dimensión vinculada a una
vivencia del pasado desde su productividad en el presente. Así se comprende la dimensión
eminentemente práctica de lo que White denomina pasado práctico; se trata del ‘uso’ del pasado que
se configura a partir del arte y la ficción como una vía de acceso al presente.

La vieja discusión que rodea al pensamiento de White sobre la (in)distinción entre literatura e historia
se puede reactualizar en el ámbito del cine en torno a la tensión entre ficción y documental. La idea
no es aquí traer a colación una querella interminable, sino volver sobre el punto whiteano
fundamental: asumir que la ficción permite acceder al pasado (como lo hace la historia) y, partiendo
de que el cine documental o el ensayo fílmico de archivo comparten muchas de las características de
la ficción (especialmente la utilización de una enorme multiplicidad de herramientas retóricas), que
alienta cursos de acción en el presente, de otro modo desconocidos. De modo que las premisas de
raigambre whiteana enunciadas aquí –la de los ‘usos’ del pasado y la de la indistinción entre ficción y
documental– nos permitirán cerrar algunas ideas en torno a los dos films brasileños abordados.

Digamos en primer lugar, que estos films se despegan del documental expositivo 9 convencional en
un punto principal: no pretenden la ‘objetividad’ de un narrador en off que no interviene ni ponen en
funcionamiento ningún otro artilugio que persuada al espectador de alguna posible neutralidad, sino
que se inscriben afectivamente en la historia que cuentan. Rocha lo hace en el homenaje permanente
a su padre, pero también al pensarse como cineasta que hereda de modo inexorable una tradición de
revolución en el cine. Salles lo hace en el recuerdo de su madre, pero también al resignarse ante
fracaso de la utopía. Las últimas imágenes de No intenso agora son los conocidos fotogramas de la
Salida de los obreros de la fábrica, una de aquellas primeras películas proyectadas hacia 1895 por los
hermanos Auguste y Louis Lumière en París. Ni la música ancla su significado, ni la palabra aclara
nada sobre ellas; sin embargo, parecen volver eterno el destino capitalista de opresión después de
haber recorrido especialmente la utopía china.

Rocha y Salles no reescriben la historia del cine brasileño ni aspiran posiblemente a una reversión
sobre la revolución, pero sin duda problematizan la relación entre la narración y el archivo, entre el
contar el pasado a partir de fuentes que pierden su potencial indicial para convertirse en indicadores
de entramados afectivos. No hay plano que no refiera al pasado y, por lo mismo, no hay plano que no
apunte al presente.

Las dos películas encuadrarían tal vez en algo así como ‘ficciones de lo real’, pero no en el sentido de
representar el pasado y darlo a conocer con personajes y argumentos, sino porque deliberadamente
rechazan la distinción documental/ficción para posicionarse en un lugar alternativo entre ambas
denominaciones, para volverse reescritura de la propia historia, rehusando la responsabilidad del
registro, para arrojarse a una melancolía operante sobre el archivo. Una que les permite –como White
y Benjamin quieren– usar el pasado para reescribir la vida actual. Sus reescrituras melancólicas se
inscriben, entonces, en el intersticio entre el documento y la imaginación volviendo evidente ese
hiato que separa, no lo real de lo ficticio, sino la imagen de archivo de la propia y presente acción.

 

Bibliografía

Agamben, G. (2005). El hombre sin contenido. Barcelona: Áltera.

Agamben, G. (2011). ¿Qué es lo contemporáneo? En Desnudez. Buenos Aires: Adriana Hidalgo editora.

Benjamin, W. (1985). Left Melancholy. En Telos, n° 65, pp 112-l21.

Benjamin, W. (1999). El autor como productor. En Tentativas sobre Brecht. Iluminaciones III.
Madrid: Taurus.



Taccetta, N.. Archivos de la utopía. laFuga, 21, 2018, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879 9 de 10

Benjamin, W. (1999a), El surrealismo. La última instantánea de la inteligencia europea. En
Imaginación y sociedad. Iluminaciones I. Madrid: Taurus.

Benjamin, W. (1999b). La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica. En Discursos
interrumpidos I. Madrid: Taurus.

Benjamin, W. (2007). Libro de los pasajes. Madrid: Akal.

Buck-Morss, S. (2015). Estética y Anestética: una reconsideración del ensayo sobre la obra de arte. En
Estética de la imagen. Buenos Aires: La Marca editora.

Hansen, M. (1999). Benjamin and Cinema: Not a One-Way Street. En Critical Inquiry, vol. 25, n° 2, pp.
306-343. Chicago: Chicago University Press.

Rocha, E. (2016). en La Vanguardia, 1 de diciembre de 2016. Disponible en:
http://www.lavanguardia.com/vida/20161201/412323192445/eryk-rocha-recupera-el-cinema-novo-brasileno-de-los-60-en-un-documental.html.
Consultado el 1/7/2018

White, H. (2014). The Practical Past. Evanston, IL: Northwestern University Press.

Notas

1

Esta noción solo es abordada en las dos primeras versiones del ensayo La obra de arte en la época de su
reproductibilidad técnica, originalmente publicado en 1936 y modificado por Benjamin hasta casi el
final de su vida.

2

En La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica, Benjamin ve fatalmente modificada la
autenticidad de las obras frente a su carácter de reproductibles, como resultado del surgimiento de
profusos medios tecnológicos. “El aquí y ahora del original constituye el concepto de su
autenticidad”, dice Benjamin y agrega: “El ámbito entero de la autenticidad se sustrae a la
reproductibilidad técnica”. Con esto no hace simplemente una crítica, sino que termina proponiendo
uno de los programas más influyentes de la estética del siglo XX: “El cine aumenta por un lado los
atisbos en el curso irresistible por el que se rige nuestra existencia, pero por otro lado nos asegura un
ámbito de acción insospechado, enorme”. De este modo, plantea que los medios técnicos liberan las
obras del peso de la autenticidad y lo inducen a un camino nuevo en la esfera de la práctica política.
Indagando sobre este razonamiento, Agamben considera que la reproductibilidad técnica “lo empuja
|al objeto| hacia el extremo: el momento en que, a través de la multiplicación del original, la
autenticidad se convierte en la imagen misma de lo inalcanzable” (2005, p. 170). Ve en esta
imposibilidad de lo auténtico, entonces, el aparecer de la belleza estética como misterio y, como parte
de su demostración, recupera la importancia de Baudelaire y la operación del shock que perviven en la
obra benjaminiana. Véase: Benjamin, Walter, “La obra de arte en la época de su reproductibilidad
técnica” en Discursos interrumpidos I, Madrid, Taurus, 1987.

3

Desde Figural Realism (1999), la teoría whiteana de la narración histórica derivó en la exigencia de 
atender a lo que caracteriza como acontecimientos modernistas, es decir, aquellos sólo posibles por el 
modernismo. Dado que estos sucesos exhiben una ‘naturaleza’ novedosa y un evidente carácter 
traumático, implican una revisión del concepto mismo de acontecimiento y nuevas categorías y 
convenciones para atribuirles significado. Para su representación, White recupera el tipo de escritura 
explorado por el modernismo literario (Woolf, Proust, Joyce, Döblin) junto con la caracterización de 
Erich Auerbach en Mímesis. La representación de la realidad en la literatura occidental (1946) y la escritura 
en voz media de Roland Barthes. El “realismo figural” whiteano describe la historización –en tanto

http://www.lavanguardia.com/vida/20161201/412323192445/eryk-rocha-recupera-el-cinema-novo-brasileno-de-los-60-en-un-documental.html


Taccetta, N.. Archivos de la utopía. laFuga, 21, 2018, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879 10 de 10

práctica– como promesa constante, nunca cumplida, para representar realistamente el pasado, y
pone en evidencia la imposibilidad –y la irrelevancia– de lograr una versión definitiva.

4

Es fundamental notar aquí el recrudecimiento de la represión que viviría Brasil a partir de 1968, pero
no el inicio del autoritarismo del que ya se habían dado muestras evidentes desde el inicio del golpe.

5

Benjamin arremete de modo implacable contra Eric Kästner, poeta y novelista alemán que después de
la Primera Guerra mundial se convertiría en una resonada voz pacifista. En la “melancolía de
izquierda” de sus poemas, Benjamin reconoce solo añoranza de los restos de los antiguos bienes
espirituales desde una mirada tan inactiva como el atesoramiento del burgués.

6

En la melancolía illa heroica de Ficino, el spleen de Charles Baudelaire y la figura del flâneur aparece
una idea de melancolía que permite conceptualizar en Benjamin alguna resistencia posible a la
pérdida o a la naturaleza caída de la experiencia de la modernidad.

7

Epítome de un golpe militar llevado a cabo desde marzo de 1964.

8

White delinea la noción de “pasado práctico” en base a un pasado del que se valen los individuos o las
comunidades para operar en el presente, más vinculado a la experiencia como un todo continuamente
cambiante. En la literatura que White refiere, es posible pensar esta dimensión eminentemente
pragmática, a partir de la cual la obra constituye una suerte de puente al pasado, pero también al
presente, una mediación entre los acontecimientos históricos y su forma de configurarlos en un
relato. Al mismo tiempo, artefactos configurados con todos los atributos de lo ficcional constituyen
un acceso al mundo real y a los referentes históricos que configuran esa imagen del pasado. De este
modo, se asegura que el aspecto de ficcionalidad se lo da a la literatura de esta naturaleza la
resistencia a conceptualizar: su contenido es necesariamente ‘histórico’, pero su forma rehúsa las
formas históricas. Lo realista y lo imaginativo se fusionan para articularse en dispositivos que
representan una crítica al historicismo desde comienzos del siglo XX, examinando el pasado a través
de las fluctuaciones de la imaginación.

9

Para un desarrollo de esta noción, véase especialmente: Nichols, B., La representación de la realidad.
Cuestiones y conceptos sobre el documental, Barcelona, Paidós, 1997. Especialmente el capítulo II sobre
las modalidades de representación documental.

 

 

 
Como citar: Taccetta, N. (2018). Archivos de la utopía, laFuga, 21. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/archivos-de-la-utopia/879

 


	Archivos de la utopía
	Pasado práctico y reescritura melancólica
	Notas


