
Urrutia, C.. Aullidos, monos, gatos. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/aullidos-monos-gatos/755 1 de 4

Aullidos, monos, gatos

Del devenir animal en la obra de Cristian Sánchez

Por Carolina Urrutia N.

Tags | Cine de ficción | Afecto | Espacios, paisajes | Estética - Filosofía | Chile

Carolina Urrutia Neno es académica e investigadora. Profesor asistente de la Facultad de Comunicaciones de la Universidad Católica de

Chile. Doctora en Filosofía, mención en Estética y Magíster en Teoría e Historia del Arte, de la Universidad de Chile. Es directora de la

revista de cine en línea laFuga.cl, autora del libro Un Cine Centrífugo: Ficciones Chilenas 2005 y 2010, y directora de la plataforma web

de investigación Ficción y Política en el Cine Chileno (campocontracampo.cl). Ha sido profesora de cursos de historia y teoría del cine en

la Universidad de Chile y la Universidad Adolfo Ibáñez y autora de numerosos artículos en libros y revistas.

Es el propio cineasta Cristián Sánchez quien habilita la idea de un devenir-animal presente a lo largo
de su obra. En una entrevista realizada por Jorge Ruffinelli y que se publica en el libro dedicado a su
obra (Ruffinelli, 2002), el director señala:

“Los aullidos que R. escucha dos veces, son aullidos de un mono que pueden ser escuchados en
películas donde se ambientan selvas (…). Expresan, con otras apariciones sonoras como maullidos de
gatos un paulatino devenir-animal de R., es decir, algo de él se conecta con lo animal, como parte de
un proceso que lo llevará a un desnudamiento más radical, fuera de toda sicología o pertenencia a un
yo social” (2002, p. 61).

Esta frase de Cristián Sánchez se refiere específicamente al filme Los deseos concebidos (1982) donde
lo animal está presente desde un fuera de campo. Es desde el afuera de donde ingresan los sonidos
animales que muy improbablemente rondarían el entorno de los personajes. El más evidente es el de
un mono, que se escucha, una primera vez, como proveniente de afuera de la habitación de R. y que
nos lleva a pensar, automáticamente, en las torturas (alguien brama en la misma cuadra, porque tal
vez esté siendo torturando). La segunda vez, R. lo escucha desde un pasillo (ya en otra casa), donde
hay puertas cerradas y muchos zapatos en el piso; el personaje se agacha para mirar bajo la puerta,
pero no parece ver nada. Los zapatos desparramados por el pasillo, R. de rodillas espiando por debajo
de una puerta, son figuras que, sobre todo, cumplen con dar cuenta de un estado de profundo de sin
sentido. Como si la extrañeza ingresara a los espacios y contagiara a los personajes que, deambulan
como parias, sin objetivos o motivaciones y fuera de toda psicología, como si el (oscuro) espíritu de la
época, hubiese acostumbrado a sus habitantes a no impresionarse por lo que ocurre a su alrededor, o
los hubiese sumido en un estado de aturdimiento. En este sentido el contexto político incidirá
potentemente en la estética que articula el director a lo largo de su filmografía. Podríamos decir que
hay un fuera de campo que se desborda hacia el campo. Un fuera de campo articulado
novedosamente, al estar activado en la imagen, a partir de ciertos despliegues figurativos,
comprendiendo esto como un modo singular de dar forma a los cuerpos y a los espacios; pero
también por la conformación de una atmósfera singular.

Ese sería en el marco de esta película, un primer atisbo de animalidad, y se hace presente en la
emergencia de un espacio imaginario articulado mediante la inserción de los sonidos cuya
procedencia nunca llega a ser revelada en la imagen sino que cumple con organizar una atmósfera
anómala a partir de la presencia recóndita de ciertos animales que tampoco nunca llegaremos a ver.

Pero podríamos aventurar una segunda propuesta. Un devenir animal que afecta a los modos del 
moverse, del actuar. Un devenir animal que se hace visible en la gestualidad, en la corporalidad, en la 
mirada y –por sobre todo– en la opacidad de esa mirada. Escribe Deleuze “Los devenires animales no



Urrutia, C.. Aullidos, monos, gatos. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/aullidos-monos-gatos/755 2 de 4

son sueños ni fantasmas. Son perfectamente reales. Pero, ¿de qué realidad se trata? Pues si devenir
animal no consiste en hacer el animal o en imitarlo, también es evidente que el hombre no deviene
‘realmente’ animal (…) El devenir–animal del hombre es real, sin que sea real el animal que el
deviene…” (Deleuze & Guattari, 1994, p. 244). ¿Qué significa, en el campo de estos filmes, un devenir
animal? No significa para los personajes un volverse animal, al modo en que si llega a ocurrir en una
película de ciencia ficción o de hombres lobos; implica, más bien, ingresar en una dinámica propia de
los animales, marcada por un estado de aturdimiento y por una pobreza de mundo. 1 Una pobreza de
mundo que se relaciona con no tener algo que perfectamente sí podría tenerse. Una carencia.

Aventuramos, por lo tanto una animalidad que hace visible, Sánchez, a partir de su propuesta de los
cuerpos desmañados, apocados (en sus posturas, gestos, tonos de voz), de los personajes
protagónicos y secundarios de los filmes revisados, que se mueven sin rumbo, aturdidos,
desorientados, lejanos en sus miradas, que no obedecen a motivaciones específicas ni tienen objetivos
claros o definidos, y como dice Sánchez, personajes fuera de toda psicología.

Personajes que vagan, rondan; que hablan y a veces da la sensación de que no llegan a decir nada
realmente coherente, y se comunican mediante diálogos discontinuos, de contenidos ambiguos. Sus
cuerpos caracterizan síntomas de algo que no vemos, provocan sensaciones. “El (devenir-animal) es
el espíritu siendo poblado por lo que lo envuelve y que quizás no ve, ya no quiere ver” (Bailly, 2014, p.
28). La dictadura, en estos filmes, se instala como un fuera de campo fantasmagórico, los personajes
no ven (o no quieren ver), lo que acontece a su alrededor.

Mirada y opacidad

Sus cuerpos, la gestualidad de estos cuerpos, encuentra importantes ecos en el lenguaje. Sobre éste,
en estas películas, también hay mucho que decir. Sabemos que su dominio es lo que discrimina al
hombre y al animal. Dice Agamben “si se quita esto (el lenguaje), la diferencia entre el hombre y el
animal se borra” (2006, p.74). Acá hay lenguaje, los personajes se comunican entre ellos,
intercambian palabras y oraciones, sin embargo, no siempre es legible lo que ellos dicen, ya sea
porque la combinación de palabras es inadecuada, ya sea por un hablar bajo (un murmullo, un
balbuceo ilegible), o simplemente porque el contenido de esas oraciones no tiene sentido, es extenso,
se dispersa en palabras que se extienden por largos segundos.

Revisemos la secuencia inicial del El zapato chino (Cristián Sánchez, 1980). Luego de los créditos
iniciales, vemos un plano frontal de Marlene (Felisa González), la protagonista, que está entre un
muro de cemento y la cámara que la escudriña. Ella mira a la derecha y a la izquierda, en un estado
alerta, sin decir nada. Mira hacia la cámara y su mirada se posa sobre nosotros. Suena una melodía
(un leitmotiv que será permanente durante todo el filme). Mira, pero no dice nada. Sin embargo, en la
banda de sonido aparece una voz en off. Es la voz de Marlene que ‘recita’ lo siguiente:

Querida madrina: a lo mejor esta es la última carta que reciba de mí. No se asuste, nada malo me
pasa, pero se me perdió la recomendación suya y nadie me quiere ocupar. Me doy vueltas de un lado
pa’ otro todo el día, no me hallo en ninguna parte. Por eso me he ido a trabajar a una casa igualita a la
suya. Pero no piense mal. Ay, no puedo contarle más, usted no merece una vergüenza así.

En esta secuencia, encontramos una doble opacidad. En primer lugar, en la banda de sonido, donde el
diálogo se separa de la imagen, y se despliega como una voz en off. No es una carta clara, anuncia
ciertas cosas, pero no las explica. Esta apertura da cuenta, desde el inicio, de un tono que será el tono
general de la oralidad de los personajes y también, del lenguaje cinematográfico; los personajes
articulan unas oraciones, dialogan de modo más o menos hilado, pero lo que expresan tiene, muchas
veces, un sentido ambiguo, textos que si dan luces sobre una cierta idea, lo hacen mediante un
contenido enigmático, dando cuenta, de un lenguaje que parece deteriorado o enfermo.

En segundo lugar, hay una opacidad en la mirada. Ese mirar hacia ambos lados y luego, la mirada a 
cámara, que no interpela (como sí lo hacen ciertas famosas miradas a cámara; del Bergman de Verano 
con Mónica (1953), al Truffaut de Los cuatrocientos golpes (1959), al Godard de 2 o 3 cosas que sé de 
ella (1967)). Acá en cambio, se trata de una mirada desarmante, que se posa sobre nosotros, sin decir 
nada. Observa, simplemente, pero es una mirada indeterminada, es una mirada llena de misterio, 
pues no sabemos que hay detrás de esa mirada. Sobre la mirada de los animales, escribe Bailly: “A la 
persecución de la diferencia que produce el discurso, la mirada sustituye una especie de extenderse: lo



Urrutia, C.. Aullidos, monos, gatos. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/aullidos-monos-gatos/755 3 de 4

in-formulado es su elemento, su agua natal” (2014).

En esta poética de la opacidad Sánchez ofrece otros elementos, propiamente materiales. Si el
contenido de la carta deja de ser importante, es porque lo que cobra relevancia se encuentra, en
primer lugar en el cuerpo y rostro de Marlene, su modo de mirar hacia un lado y hacia el otro y de
mirar también a la cámara. En segundo lugar, está en el lugar del ritmo, del tono, de la
musicalización, del fundido a negro. No importa tanto el sentido de la palabra dicha, como la
sensación y la melancolía a la que convoca en el espectador.

Sánchez divide las bandas de imagen y de sonido y el personaje queda atrapado entremedio, entre una
cámara y una muralla y entre lo que ve y lo que dice.

De Los deseos concebidos me interesa referirme a una secuencia más. Es de noche y R. fuma marihuana
en pijamas en la cama, está absorto hasta que un sonido (puede ser de un ave exótica o de un animal
tropical, no queda claro) lo saca de su ensimismamiento. Se levanta y camina sigilosamente por la
casa, hasta que se encuentra a Mansilla –tieso, como una estatua– de rodillas y sujetando grandes
piedras en sus manos. R. lo mira, se pone de cuclillas frente a Mansilla, pasa las manos por enfrente
de sus ojos y lo mueve suavemente. Él se mece, pero mantiene rígida su posición de rodillas y con
piedras en sus manos. R. (curiosamente) sin extrañarse demasiado, vuelve a la cama.

Sobre Mansilla, Sánchez señala que por instantes “deviene piedra, mineral, materia inorgánica”
(Ruffinelli, 2002, p. 61). Como nos recuerda Agamben el animal es pobre de mundo, la piedra es sin
mundo. Es decir, está privada de todo posible acceso a aquello que lo circunda. Como si los eventos
innombrados que forman parte de un afuera imaginario, dejasen a algunos personajes sin mundo y a
otros, pobres de mundo.

Adentro, afuera

Sánchez va esculpiendo diversas formas en sus películas a partir de una exploración formal de los
materiales expresivos. El afuera mencionado, al que constantemente nos convoca Sánchez, está
relacionado con lo que, desde el interior del plano cargado de extrañeza, activa el fuera de campo.
Pensar el adentro, entonces, es revisar el espacio, el paisaje y concentrarse en su plasticidad. Es
también, concentrarse en los cuerpos, rostros, gestos, posturas corporales: elementos que Sánchez va
dispersando como huellas a seguir. De esto último, de algunas intuiciones, es que surge la idea de un
devenir-animal y tiene que ver con la propuesta de la extrañeza, con una propuesta especial de
personaje y del cuerpo de los personajes.

Pensar en el animal, acá en Sánchez, es pensar en una propuesta relacionada con una mirada sobre
los cuerpos que tienden a perder la forma humana 2 . Proponemos, entonces, de que se trata de
cuerpos al mismo tiempo figurados y desfigurados, que mantienen una constante errancia y
nomadismo (Ruffinelli expone la tesis de un cine nómade desarrollado en Sánchez), tanto en el
devenir de los personajes, como en la misma narración, estética y visualidad de los filmes.

Cerramos con una nueva cita del director. Dice sobre sus películas: “Mis héroes han aprendido un no
saber de modo inconsciente, o más bien han sido aprehendidos, por un saber que los excede. (…) Este
saber, ignorado, pone en duda la identidad de mis héroes y los arrastra a extraños devenires”.
(Sánchez, s.f.).

El no saber que menciona Sánchez, tiene que ver con sujetos que están siendo habitados por aquello
que los envuelve y que no ven, o que no quieren ver. Eso los lleva por un trayecto de extraños
devenires: animales, minerales, fantasmales. Que toman una forma, mientras a la vez la van
perdiendo, manteniéndose al borde de una historia.

Bibliografía

Anónimo. (2012). Catálogo exposición Perder la forma humana: una imagen sísmica de los años
ochenta en américa Latina. Madrid: Museo Centro de Arte Reina Sofía.

Agamben, G. (2006). Lo abierto. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.



Urrutia, C.. Aullidos, monos, gatos. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/aullidos-monos-gatos/755 4 de 4

De los Ríos. V. (2011). Sujeto, violencia y repetición. El zapato chino de Cristián Sánchez. Nuevo texto
crítico, 24-25(47-48).

Bailly, J. C.(2014). El animal como pensamiento. Santiago: Metales Pesados.

Deleuze, G. (2009). Lógica de la sensación. Madrid: Arena libros.

Deleuze, G. & Guattari, F. (1994). Mil Mesetas. Valencia: Pre-textos.

Ruffinelli, J. (2002). El cine nómade de Cristián Sánchez. Memoria, diálogo, crítica, valoración. Stanford
University: Nuevo Texto Crítico.

Sánchez, C. Aspectos fundamentales de mi cine. Rescatado de
http://www.lafuga.cl/aspectos-fundamentales-de-mi-cine/33

Sánchez, C. Aventura del tiempo en el cine moderno. Rescatado de
http://www.lafuga.cl/aventura-del-tiempo-en-el-cine-moderno/224

Notas

1

Giorgio Agamben en Lo abierto propone: “En el ser dejados vacíos por el aburrimiento profundo vibra
algo así como un eco de aquel “estremecimiento esencial” que le viene al animal de su estar expuesto
y absorto en un ‘otro’ que sin embargo no se le revela nunca como tal” (2006).

2

Ver: Perder la forma humana: una imagen sísmica de los años ochenta en américa Latina. Museo
Reina Sofía.

 

 

 
Como citar: Urrutia, C. (2015). Aullidos, monos, gatos, laFuga, 17. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/aullidos-monos-gatos/755

 


	Aullidos, monos, gatos
	Del devenir animal en la obra de Cristian Sánchez
	Notas


