Sepulveda, N.. Carlos Ossa, autor de El ojo mecanico cine politico y comunidad en América Latina. laFuga, 16, 2014, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Carlos Ossa, autor de El ojo mecanico cine politico y comunidad en
América Latina

"La catastrofe no es la destrucciéon del mundo, es el hecho que lo padezcamos
porque no hay posibilidad de imaginarlo de otro modo"

Por Néstor Sepulveda e Ivan Pinto

Tags | Cine politico | Cultura visual- visualidad | Etnias, pueblos | Representaciones sociales |
Estética - Filosofia | Historiografia | Lenguaje cinematografico | Chile

Ir a resefia "El ojo mecdnico. Cine politico y comunidad en América Latina"

Ivan Pinto: ¢Como se inserta este libro en el marco de tu recorrido, como pensador, tedrico? Lo
primero que se me vino a la mente fue vincularlo con tu tltimo libro publicado La semejanza perdida
(Metales Pesados, 2009), libro que estaba un poco en este litigio; comunicacién y estética, pero
pensando justamente en los descalces, entre regimenes de sentido, entre preguntas... jno? Desde
ahi, ¢por qué aparece el cine como preocupacién? ;Cémo llegaste a las preocupaciones de El ojo
mecanico?

Carlos Ossa: Es dificil responder eso... uno no es totalmente consciente de los disefios y de las
estrategias intelectuales, estas aparecen después, cuando uno necesita darle cierta sistematicidad y
creer que en el fondo hay un itinerario, una légica. Yo lo tinico que podria decir al respecto es que creo
que lo que une mi trabajo en los dltimos diez afios es la relaciéon imagen-politica. En un momento
dado me encontré con el hecho de que en el cine latinoamericano pasaban cosas significativas que
estaban siendo castigadas por un tipo de discurso actual, invisibilizdndolas bajo un reduccionismo
bastante discutible. Al tratar de reiterar un tipo de discurso que se hizo muy caracteristico en los
ochenta y noventa sobre la posibilidad de que toda dimensién politica deteriora las dimensiones
estéticas ya que se vuelve subsidiaria de un régimen representacional donde el interés es la visibilidad
del poder exclusivamente. O para decirlo mas groseramente, el cine politico, y esto se le endosa
también como un castigo al conjunto de la produccion cultural de la izquierda, no puede ser mas que
panfleto, testimonial, o testifical, porque el imaginario estético de una cultura que se liga de manera
tan odiosa con la mimesis, no tiene imaginacién para pensar de otro modo el mundo. Entonces tengo
la sensacién de que hay un sustrato ideoldgico en el que resulta muy conveniente defender la idea, de
que la relacién del arte y la politica, salvo cuando viene escoltada por bibliografias o lecturas no
latinoamericanas, fracasa... fracasa rotundamente.

Y en ese plano, al encontrarme con obras de distintos autores que parecian no calzar con lo que yo
mismo crefa en su momento, y descubrir con cierta fascinacién los ensambles, los montajes y los
problemas visuales que traian, y la contemporaneidad de ciertos debates sobre el régimen del poder
en términos de su visibilidad, de alguna manera me sedujeron y me atraparon en esta pregunta por
entender ¢qué era ese cine? Teniendo en cuenta que parecia que se habia escrito mucho, incluso al
amparo del discurso del archivo y también de ciertas lineas vinculadas con “el discurso de la
memoria” este, los dltimos afios ha vuelto con una intensidad y con una preocupacién masiva por
diferentes autores de indagarlo y de revisarlo. Pero siempre me quede con la sensacién de lo que leia,
que igual ese prurito, esa especie de sospecha, esa necesidad de escribir lo politicamente correcto
sobre ese cine, debia cancelar la posibilidad de que ahi habia algo original, y habia que devolverlo a
ese lugar ya consagrado.



Sepulveda, N.. Carlos Ossa, autor de El ojo mecanico cine politico y comunidad en América Latina. laFuga, 16, 2014, ISSN: 0718-5316.

Particularmente me resulté muy complicada e injusta la lectura que hacia Ascanio Cavallo sobre el
periodo, me parece que lo usaba justamente para posicionar su libro mas que para entender
epocalmente la historicidad del conflicto que estaba ahi.

I.P.: Me parece que a la vez en el libro hay una postura con respecto a cierto fundamentalismo
identitario que puede haber postulado a cierta historiografia sobre el cine de los sesenta y la
pregunta es ;qué seria lo denegado en esas posturas, qué es lo que quedaba afuera?

C.0.: Si, por otro lado tampoco se trataba de abrazar a este cine con una ingenuidad que ya no es
posible, y mas bien el punto era, siguiendo una frase que ya se ha vuelto bastante comun de Deleuze,
preguntarse sobre el “Pueblo que falta”. Era justamente la pregunta por eso que falta pensar, mas
que replicar la pregunta, era “qué es lo que falta pensar del pueblo en el cine”. Atendiendo
justamente que la palabra pueblo tiene una connotacién que cuando uno la menciona, parece que te
devolviera a un grado de monumentalizacién y de puifio en alto, que tiende incluso esta misma
afirmacion que estoy haciendo sospechosa, algo como que todavia estoy anclado en la red ideoldgica
que no me permite entender bajo una distancia critica, que ese pueblo haya desaparecido, que ha
sido pulverizado.

Tanto por las miserias del propio socialismo, como las atrocidades del individualismo, en el fondo,
hoy dia mas cabe distanciarse de cualquier narrativa que lo vuelva documentable. Entonces yo hice
dos operaciones ahi, primero dije no puedo hacer la pregunta por el pueblo, no es la pregunta por el
pueblo la que me va a resolver, porque la pregunta por el pueblo ya esta tremendamente ilustrada en
ese cine. Es la pregunta por eso que pareciera justamente, el pueblo no logra ser para un modelo
latinoamericano donde la modernidad se guia por una estructura de sentido y de poder, donde el
pueblo es lo obstaculo de esa modernidad.

Entonces tiene que existir algo que los imagine de otro modo organizado politicamente. Y en esta idea
de la comunidad, que a poco andar de realizar, resultaba que el pensamiento politico contemporaneo,
casi se puede consignar como una aberracion, debido a que la sefial que la define esta directamente
vinculada con una marca de muerte, de sacrificio y de aniquilamiento. Entonces la pregunta era: no
habra sido que en el cine latinoamericano del periodo, de alguna manera se filtra, ya no la comunidad
del sacrificio al estilo del relato europeo, sino que mas bien otra comunidad, esa que efectivamente no
pudo ocurrir?. El pueblo sencillamente como los pobres; los pobres como los carenciados; los
carenciados, como los condenados de la tierra; los condenados de la tierra, como los sin esperanza;
los sin esperanza, como los sin voz, y asi sucesivamente... entonces ¢dénde estan? porque parece que
estan en todas esas afirmaciones, y en ninguna, ¢dénde estan...?

Entonces se me ocurrié pensar que probablemente el gran problema del cine politico latinoamericano,
tenia que ver entonces con esa tremenda y poderosa cultura barroca, que bajo la influencia hispana en
América Latina, construyé también todo un segmento de la invisibilidad, como parte justamente de
las précticas de la imagenes, en el continente. Y de ahi sali6 un poco la idea de este “ojo mecénico”,
que en ciertos realizadores, empezé a buscar a los invisibles, empez6 a buscar a los que estando, y esa
es su paradoja, a los que estando no se pueden mirar, no es que no se puedan ver, no se
pueden mirar...

Néstor Sepulveda: Bueno, agradezco mucho la invitacién a la conversacién, me interesé mucho leer
el libro por algunos bordes y conversaciones que hemos tenido con Ivan ya hace un par de afios. Una
de las cosas que me parece interesante es el intento de leer a contrapelo el cine de vanguardia
latinoamericana, a partir este concepto que traduces como comunidad imposible, que también es
parte de una cierta lectura “contemporanea” (“La comunidad porvenir”, “El pueblo que falta”)....
Ahora bien, me pregunto jen qué medida en el montaje y en el discurso que estan recorriendo los
directores que trabajas (Solanas , Birri, Rocha, Sanjinés, etc.), las excepcionalidades que son abiertas
no parecerian mas bien funcionales a ciertos regimenes de estetizacién? Pienso por ejemplo en
Solanas, donde el lugar de esa singularidad estd marcado por la entrada de los colonizados, es decir,
la entrada de lo invisible en el imaginario cinematografico pasa por un pueblo que hay que producir
a nivel estético, pero en el sentido en que debe ser producida su forma, de manera tal que los
procesos puedan ser conducidos.



Sepulveda, N.. Carlos Ossa, autor de El ojo mecanico cine politico y comunidad en América Latina. laFuga, 16, 2014, ISSN: 0718-5316.

C.0.: Es justamente el problema que me motivo a tratar de leer otra vez a estos autores que habian
quedado de alguna manera enclaustrados en la operacién de vanguardia que finalmente termina
colonizada por su propia resistencia. En el sentido de que terminaban produciendo un texto critico, en
funcién de la filmografia anterior, pero utilizando unos recursos que provenian de estilisticas y
estéticas que ya habian sido probadas en otros contextos, y que aqui pretendian de alguna manera
una oportunidad de novedad, que salvara justamente estas mismas filmografias de no quedar, de
alguna manera sujeta al realismo del siglo XIX.

De alguna manera la cuestién de la imagen, las operaciones estéticas mediante la imagen para referir
a un sujeto politico, adquieren un grado de trabajo que es lo a mi me parecié que no habia sido
descrito en trabajos anteriores. Porque todo calzaba en la idea que a los ‘60 hay que explicarlos en
términos de la relacién vanguardia-artistica, vanguardia-politica, y que por tanto es la lucha de la
forma contra el contenido. Cuando en rigor parecia que habia un desplazamiento hacia, no tanto el
tema de la relacion estética y politica, porque no era el modelo discursivo que se podia aplicar aca. Y
la discusion respecto, a qué tipo de reflexividad habian propuesto estos films, en torno al poder
politico de la imagen. Qué poder politico tenia esa imagen y en qué grado habia sido reflexionado por
esta filmografia, no al colocarlo didacticamente, sino que genera un ensamble, un montaje, una
post-produccién, un disefio audiovisual, en el que uno se encontraba con cosas muy complejas. Por
ejemplo, descubrir toda la conexiéon que hace Glauber Rocha en Tierra en trance (1967) entre la
catastrofe politica y la catastrofe existencial, y como tiene que resolver esos dos niveles, donde de
alguna manera tiene que retirarse de un cierto relato ontoldgico. Y liberar justamente la imagen de
determinados supuestos, porque justamente la catastrofe es la que nunca se ve, esta siempre atrapada
en la desesperacion de los dialogos de los personajes, y es tremendamente autorreferencial. En ese
sentido, es un cambio completo porque no es oposicién de protagonistas, no recurre a lo que
podriamos llamar la accién dramatica clasica.

Entonces me parecia interesante ver que algunas obras no podrian ser minimizadas al puro hecho de
que estaban resolviendo a un nivel o mimético, o documental, la relacidn entre arte y politica. Y digo
eso porque en el fondo, uno puede percibir que eso también ocurri6. Y hay una cantidad
impresionante de peliculas que revisamos durante el trabajo del libro, pero entonces la pregunta
seria; ¢Debo condenar a toda una época, a que guarde silencio, a que quede en silencio, justamente lo
que produjo mas alla de lo que ya ha sido de alguna manera consagrado por un tipo de historiografia?
Que ni siquiera es una historiografia por el cine, sino que historiografia sobre las peliculas, y que por
tanto sustrae del debate procesos, marcos, culturas, conflictos... Porque nosotros ya lo sabemos, no
estamos hablando solo sobre filmes, estamos hablando de una cuestién mucho mas amplia, sobre el
problema cinematografico, es decir, ¢cémo volver visible una época, cémo se hace eso...?

Por eso me parecia que los ‘60 también pueden ser entendidos como un momento de crisis, en el que
los modelos figurativos clasicos, empiezan también a estallar sin que aparezcan como una ruptura.
Entonces las vanguardias aparecen como renovacién, pero a lo mejor las vanguardias
latinoamericanas, lo que estan sintomatizando es un agotamiento, mas que la renovacién de los
lenguajes. Si pensamos en el ‘65, pasaron ocho afios que América Latina se vio envuelta en una
reestructuracion autoritaria del capitalismo, entonces, ¢cédmo leer eso, es decir, si las vanguardias de
los ‘60 eran vanguardias que estaban confrontando rupturistamente un régimen representacional
para proponer otro? O la tesis inversa, estaban sistematizando lo poco que quedaba de esa
representacion, con la que todavia podian producir un lenguaje, ante el hecho de que el mismo estaba
agotando los sistemas representaciones donde cabia una imagen del pueblo. Porque el pueblo que
venia después ya no tenia un modo de caber en estas imagenes...

I.P.: Nos acercamos a una imagen-sintoma...

C.0.: Y muy probable muchas de ellas empiezan lentamente a horadar esa confianza, ese optimismo ,
en la propia estrategia de vanguardia, y a lo mejor hace falta volver revisar, y a lo mejor ya hay mas
que sintomas, algunos traumas, algunos descalces. Hay cuestiones que en el fondo lo que dejaron
visibles, fue el hecho de que, muy dramaticamente, el cine de vanguardia politica de los afios sesenta,
setenta, de alguna forma podria estar indicando en el plano justamente del analisis de la imagen, el
fracaso de una concepcién del orden representacional, en el que era posible imaginar el proyecto
utépico en América Latina.



Sepulveda, N.. Carlos Ossa, autor de El ojo mecanico cine politico y comunidad en América Latina. laFuga, 16, 2014, ISSN: 0718-5316.

L.P.: Hablemos un poco de esos litigios discursivos. En las primeras paginas, te comenté que hay una
contra reaccion contra este fundamentalismo identitario, también una reaccién a la historiografia
pensada como compromiso con la realidad directa, y 1a lucha anti-colonial directa...

C.0.: Yo siento que muchos realizadores de la época, sabian que responder de manera literal y usando
los mecanismos realistas del siglo XIX, por mas eficacias que fueran desde el punto de didacticos, no
iban a tener ningtin resultado. Que de alguna manera entrenar a las audiencias en torno a una cierta
pedagogia, que si viviera al relato de la imagen-accion, miro me indigno y lucho, no resolvia la
cuestion de fondo, que era plantear que estdbamos ante una época estructuralmente, habia venido
acumulando un modelo de historicidad, donde el sentido del tiempo estaba marcado por una sola
figura, la figura de una modernizacion a toda costa.

Y por tanto, ese concepto de tiempo, se diseminaba por el conjunto del pensamiento, las ciencias
sociales, la economia, que ademads justamente aparecen en ese momento para auxiliar, con un modelo
de la sociologia de la modernizacion, esa misma idea, es la convicciéon de que se van a disputar un
tiempo, que a su vez, es politico. El que se gana el tiempo se gana las masas, y el que se gana las
masas decide justamente el futuro, pero que ninguno de los sistemas diddcticos clasicos permitia esa
movilizacion radical y extrema, a no ser que fuera mediante la imagen.

Pero ese punto, y yo lo quiero recalcar, me llevo y me disparo hacia fines del siglo XIX, donde
descubro que sobre todo en paises como Argentina, Chile, Brasil, México, el uso de la imagen para la
movilizacion nacional no solamente fue decisivo, sino que fue consciente y deliberadamente usado,
por tanto ese fendémeno de casi sesenta, setenta afios después tenia un antecedente histdrico
determinante. Entonces ahi se me aparecid algo que el libro no plantea, y es que la historia del cine
latinoamericano, no es la historia de las identidades representadas, es una cierta historia del tiempo
politico, que acontece a contrapelo justamente de la propia identidad. Y eso me pareci6é realmente
sorprendente, porque queria decir que nosotros nos hemos negado, parodiando a Hauser, a construir
una historia social de la imagen, que ha jugado un papel determinante, en una serie de imaginarios
para la elite y para el pueblo.

N.S.: Esta historia del tiempo politico del cine latinoamericano estd inscrita de alguna manera la
gran guerra mundial que es el siglo XX, o las dialécticas de la guerra fria . Sin embargo
efectivamente ti rescatas ciertas heterogeneidades de posiciones al respecto, que no son
simplemente achatables, o reducibles, sino mds bien intentas abrir una especie de aporia estructural
entre una veta deconstructiva y una especie de estabilizacion moral que seria un cine realista
del deber.

C.0.: Si mira ahi para darle una cierta organicidad al propio texto, sin que esto fuera una decision
forzada, uno puede reconocer igual un comportamiento dicotémico, que no es tampoco meramente
binario y esquematizador. Sino que habia dos pugnas, que a lo mejor pueden remitir a replicar en el
plano de lo simbodlico, y de lo visual, estas condiciones que generaron las polaridades posteriores a la
segunda guerra mundial. Es decir, la bisqueda del orden parecia reclamar, devolver el tiempo, a un
momento que esta entre lo fundacional y lo utdpico, colocarlo en el medio, de tal manera, que se
estabilizan las heridas, se reponen los pactos, se disuelven los conflictos, y se restituye la sociedad.

Que es un poco se podria decir, lo que va a ser el proyecto de la social-democracia. Y por el otro lado
aparecia como un cine experimental, que uno podria vincular a toda esta energia post-utdpica, que al
ver los campos desmembrados por la guerra, advierte que emerge una nueva economia, una nueva
economia que ademas viene acompariada con la imagen.

Vinculado todo eso entonces esta experimentalidad unido a economia, que ademas se asocia a un
régimen tecnoldgico que prospera y cambia también el paradigma representacional. Se podria decir
entonces, que aparece también la idea, de que todo estd en un tiempo de reforma, y que el tiempo
debe ser acelerado, y debe ser empujado mas alld de las imagenes clasicas a proponer un orden de a
representacion distinta. Ya las vanguardias de los afios sesenta saben, que es una fantasia el creer que
el acto vanguardista es destruir la representacion, saben que efectivamente la lucha politica en el
campo artistico, es proponer otra representacion del orden artistico, que pueda tener efectos, sobre
la vida.



Sepulveda, N.. Carlos Ossa, autor de El ojo mecanico cine politico y comunidad en América Latina. laFuga, 16, 2014, ISSN: 0718-5316.

Y por ende en ese plano, se podria decir que te encuentras entonces con un tiempo que quiere ser
colocado después de la utopia, mas alla y por tanto reclama una imagen y un tipo de
experimentalidad, que se va a confrontar con este otro cine. Y entonces de pronto tu puedes sin
ningun problema encontrarte con algo tan increible como las chanchadas Brasilefias, que operan en el
mismo instante en que toda una generacién de artistas brasilefios quiera reivindicar la idea de un
nuevo Brasil. Un Brasil que imagina bajando de las favelas como un cuero de gato, y bajan no bajo la
forma de la multitud hambrienta, sino bajo la figura del tGnico sujeto que en el cine Latinoamericana
del periodo tiene una notable presencia esperanzadora, los nifios.

Es decir la cantidad de peliculas de los afios sesenta, setenta donde los protagonistas son los nifios, es
impresionante, Yo tenia un camarada (1964) de Helvio Soto, Largo viaje (Patricio Kaulen, 1967), por
mencionar las mds conocidas. Pero desde Tire dié (Fernando Birri, 1960) en adelante pareciera que
también la personificaciéon del futuro vuelve a administrar estereotipos y personificaciones mas o
menos parecidas, el futuro en los nifios, el tiempo nuevo. Pero a su vez también, ahi hay una teoria
sobre el tiempo, que me interesaba descubrir, en términos de las operaciones simbdlicas, y entonces
plantear la idea de que estamos frente a la logica de un cine del deber, versus un cine experimental,
era un poco también, eh... sintomatizar la relacion utopia-catastrofe que ha sido como el relato
permanente de la historia latinoamericana, y que obviamente en Dios y el diablo en la tierra del sol
(Glauber Rocha, 1964) se consagra plenamente y en Memorias del subdesarrollo (Tomas Gutiérrez
Alea, 1968).

Creo que esa tensién nunca nos ha abandonado, lo que pasa es que actualmente si lo tuviéramos que
plantear en esos términos, solo a modo de lectura, no como una hipétesis de trabajo, tendriamos que
decir que en el cine mas contemporaneo, ya ni siquiera se da la relacién utopia—catastrofe, es la
catastrofe de la utopia la que posee el eje central. Y que puede atravesar desde el cine autobiografico,
tan criticado pero que leido de cierta manera puede darnos pistas sobre eso, hasta las nuevas formas
de realismo sucio, que se vienen documentando desde hace algunos afios a la fecha. Es decir, que es lo
que ha ocurrido, ya no en el campo del cine, sino en el horizonte histérico de una época, que
solamente podemos ofrecernos, y ofrecerle a los espectadores, y a la propia tradicion cinematografica,
basicamente el puro relato de la catdstrofe de la utopia. Y que significa para nosotros eso, como leer
ese cine...

N.S.: Me pregunto por la posicion de Ruiz al respecto, o0 como esta inscrito en este libro. Si no
recuerdo mal creo que hay una sola mencién a Ruiz a propésito de Ahora te vamos a llamar hermano
(1971), una especie de film antropolégico. Pero en relacion a la idea de “El pueblo que falta”, no solo
en la produccién cinematogréfica de Ruiz mas tardio, sino en plena UP, me pregunto, {como lees al
Ruiz de esos momentos justamente cuando esta teniendo una discusion, sintiendo que el film de
vanguardia produce una especie de anestesamiento de la poblacion, y no su posibilidad de
redencion? Es decir, se produce un efecto de estetizacion, porque de alguna manera se convence al
pueblo de que estamos en una revolucion y no se hace parte a la poblacion. Ruiz, en cambio,
introduce una politica pensada en tres niveles, una especie de cine estatal militante, un cine de
talleres, pero también esta la idea de pasar a las camaras al mundo proletario, que la revolucion sea
filmada desde muiiltiples puntos de vista. Y ahi aparece algo asi como una comunidad imposible.

C.0.: Si, mira, dos cosas, de manera consciente yo no asumi a Ruiz como un capitulo del libro, por dos
razones muy simples, la primera porque me iba a demandar un giro que podia personificar todo el
debate en torno a su obra, teniendo en cuenta que en los dltimos afios se han producido muchos
trabajos interesantes y valiosos que han sistematizados bajo distintos aspectos su propuesta filmica. Y
dos, porque lo que yo requeria generar era fundamentalmente, una tesis transversal a la idea de que
afirmar por un lado que habia un cine latinoamericano, y a su vez estar continuamente impugnando
sus certezas mediante el hecho de poner en por lo menos en suspension, o interpelar lo que muchos
pensarian deberian ser los contenidos programaticos de ese cine latinoamericano.

La identidad, el compromiso social, la militancia, frases como “la camara como un fusil” etc... Como
si estas otras dimensiones, que intentamos visibilizar no pertenecieran a un proceso de construccion,
en la que lo que estaba en juego no era tanto la lucha por el poder, como imaginar qué tipo de poder
puede generar la representacién filmica, cuando se tiene que hacer cargo, de un espacio cultural,
social y politico que estd totalmente desarticulado, totalmente desarticulado.



Sepulveda, N.. Carlos Ossa, autor de El ojo mecanico cine politico y comunidad en América Latina. laFuga, 16, 2014, ISSN: 0718-5316.

Entonces en esa perspectiva, preferi por razones del propio proyecto, no preguntar estas cuestiones
desde la obra de Ruiz. Sabiendo que en muchos casos, el parecia incluso como una singularidad que
los trabajos posteriores, no sé si con justicia o no, han exacerbado, colocindolo casi como una
antipoda, del propio régimen de produccion visual de la Unidad Popular, entonces ha quedado
instalado como si é] hubiera tenido una autoconciencia tan plena de lo que estaba pasando, como que
se separo asi, y levit6 por encima de las cosas. Pero por otro lado aparece también como alguien muy
licido, interpelando unas operaciones filmicas que el ya habria visto, que se iban agotar rapidamente
por su caracter contingente.

Entonces bajo esa ldgica, mi problema era mas bien otro, era cual es el tiempo de la comunidad, de
esa comunidad que no tiene ninguna posibilidad de constituirse visualmente, cual es el tiempo de esa
comunidad en aquel cine que intenta realizar una operacién politica, sin renunciar al hecho de que
esa operacion politica, debe producir algo que no es exclusivamente un discurso militante o una
reivindicacion social. Que tiene que traer de vuelta esa condicion auratica, es decir tiene que traer de
vuelta la lejania que necesitamos contemplar para ver justamente ese nudillo, esa especie como de
fisonomia sin esperanza, que seria justamente este sujeto popular.

Es decir auratizar en este caso no es re-cristianizar con la imagen lo popular, sino que de alguna
manera, facilitar una especie de iluminacién profana. El inico modo en que podria entrar este sujeto
al cine, es mediante una luz profana, no una luz sucia, ni una luz torcida, ni una luz experimental, ni
ninguno de esos términos, tiene que tener algo de profanacion, es decir, tiene que ser justamente la
negacion del archivo. Donde el archivo ha sido violado es porque ha sido profanado, es decir porque se
le ha restado, se la ha denegado la autoridad de cerrar el nombre en torno a un texto.

Esa profanacion me parece importante y creo que, yo puedo estar muy equivocado en esto, pero creo
que la obra de Ruiz, en el periodo esta mas cerca de un cierto tipo de realismo, que de solamente ser
un proceso critico que esta desmintiendo ese realismo. Creo que en cierta medida a contrapelo, y a
posteriori, se ha ido construyendo también un relato sobre la distancia de Ruiz en el periodo. Yo a
Ahora te vamos a llamar hermano no lo veo como un gran trabajo honestamente, veo que ahi hay un
registro que incluso, no sé bajo qué condiciones opera la camara y exacerba justamente la imagen, la
imagen mas esperada del mapuche, sobre todo cuando le presta tanta atencién al plano de este
hombre joven borracho, que escenifica justamente todo su odio de clases. ;Qué lugar puede ocupar en
la escena de la época?

Es decir, la pluralidad, o la pluri-significancia de la imagen ahi es compleja, porque para decirlo de
otro modo, es una tesis mas de fondo; la imagen siempre incrementa la presencia, y ese es lo que de
pronto que nos angustia con las imagenes, que incrementa la presencia. Entonces hace que aparezca
un exceso de él mismo, que no sé cdmo resolver en términos de su interpretacion, entonces tengo que
normalizar la imagen en una lectura, para que ese incremento no se desborde, y finalmente impida
que la imagen se vaya abriendo, y no me permita el control sobre su propio sentido. Yo creo que esta
cuestién es lo mas fascinante de la imagen, es lo que hace posible esta lucha permanente con la
politica, porque la politica en el fondo siempre estd sofiando con la idea, de que su trabajo es el
trabajo de la representacion, de los controles y la norma de la representacion, pero no produce las
imégenes, pero quiere producir imagenes que no tengan exceso.

Entonces esa lucha me parece bien interesante, y creo que en el cine del periodo se dio, porque en
alguna medida, hubo cineastas que querian que la imagen se incrementara para castigar los
mecanismos de correccién de la politica. Y otros en cambio, querian que hubiera un marco
representacional que permitiera que la imagen se fijara claramente en un tipo de mensaje, ordenanza
y practica, que no tuviera confusion en término de su sentido y lectura. Entonces nuevamente aparece
esta cosa permanente de exceso y control, y que puede tener un poco que ver con la idea de que el
control se asocia con la catdstrofe, y el exceso con la utopia. Pero la catastrofe no es la destruccién del
mundo, es el hecho de que padezcamos un solo mundo, porque no hay posibilidad de imaginarlo de
otro modo, esa es la peor catdstrofe, no poder imaginarlo de otro modo, no que venga un cataclismo y
desarme las coordenadas de la representacion, sino que buscar en la representacion otro modo de
pensarlo, y no encontrar otra mas que la misma. Esa es la peor catastrofe, la catastrofe de un
pensamiento que se encuentra sin salida, porque busca justamente en sus materiales, la oportunidad
de lo otro, y lo que se le devuelve es lo mismo. Entonces ahi hay un juego con la imagen que me
parecia sustantivo, en esos tiempos...



Sepulveda, N.. Carlos Ossa, autor de El ojo mecanico cine politico y comunidad en América Latina. laFuga, 16, 2014, ISSN: 0718-5316.

Como citar: Septilveda, N. (2014). Carlos Ossa, autor de El ojo mecanico cine politico y comunidad en América Latina, laFuga, 16. [Fecha
de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/carlos-ossa-autor-de-el-ojo-mecanico-cine-politico-y-comunidad-en-america-latina/713



	Carlos Ossa, autor de El ojo mecánico cine político y comunidad en América Latina
	"La catástrofe no es la destrucción del mundo, es el hecho que lo padezcamos porque no hay posibilidad de imaginarlo de otro modo"


