Escobar, C.. Correspondencias con Laura U. Marks. laFuga, 24, 2020, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Correspondencias con Laura U. Marks

Por Crist6bal Escobar

Tags | Cine documental | Video arte | Imagen haptica | Sentidos | Teoria del cine | Estudios de cine
(formales) | Australia | Canada

Soci6logo por la Universidad Catdlica de Chile y M.A en Moving Image por la Universidad de Melbourne. Su investigacion recorre los
estudios de la imagen y la filosofia del arte. Actualmente se desempefia como miembro editorial del Yearbook of Moving Image Studies
en Alemania y realiza su doctorado en arts-philosophy bajo la supervision de la Dr. Barbara Creed, Universidad de Melbourne. Mail:

escobar.cristobal@gmail.com

Esta conversacién tuvo lugar de forma virtual entre Melbourne y Vancouver a principios del 2020. Lo
que motiva la entrevista, entre otras cosas, es poner en marcha ciertas ideas e imagenes (sobretodo
imdagenes) que Laura U. Marks desarrollara en su libro La Piel del Cine: Cine Intercultural, Corporalidad y
los Sentidos (2000), cuyo capitulo cuarto, La Memoria de los Sentidos, hemos traducido para esta edicion
de laFuga.

Su trabajo, sin duda, es uno que resiste rapida categorizacion. De ahi la necesidad —curiosidad— de
ir en busqueda de ciertas imdgenes: ;Donde situar un estudio sobre “cine intercultural” que aborda
tradiciones y formatos tan variados como el filme experimental, el video arte, el micro documental, la
serie televisiva, largometrajes “narrativos”, instalaciones audiovisuales en calles y museos, todos
trabajos provenientes de metrépolis occidentales realizados por artistas de la didspora o en el exilio
entre la década del 80 y finales de los 90? Quizads una manera de visualizar estos cruces y desvios que
nos propone la autora no sea ya pensando desde una logica de “género filmico”, o desde una
tradicién cinematografica nacional y/o regional, menos desde la ribrica —demasiado reduccionista y
colonialista a mi gusto— de world cinemas (¢Acaso no todo el cine proviene del mismo mundo?), sino
que mas abiertamente desde cualquier forma de imagen en movimiento capturada audiovisualmente
que logre producir lo que Marks llama “visualidad héaptica”. Esta es, ciertamente, una de las
principales contribuciones que nos deja su libro en el campo de la critica cinematografica: acercar la
pantalla lo mas posible a nuestros sentidos proximales; hacer de la vista y el oido érganos que
funcionen no ya a distancia (a saber, aislando la pantalla y sus figuras de nuestro cuerpo), sino que
por medio del tacto, “como si se tratara de una pelicula que tocamos con nuestros propios ojos.”

La Piel del Cine: Cine Intercultural, Corporalidad y los Sentidos es, al mismo tiempo, un trabajo que
desestabiliza —al dinamizar— las categorias existentes en el campo de los estudios en cine. Con una
clara influencia de la filosofia de Henri Bergson y Gilles Deleuze, esta pesquisa hace de la imagen y su
sonido una materia tan vibrante como interdisciplinar, estableciendo vinculos con la historia del arte,
la fenomenologia, la neurociencia, la antropologia, el feminismo, la filosofia drabe y la genealogia
medidtica mas en general. Y ain asi, a pesar de toda esta intertextualidad disciplinaria, la pregunta
clave, a mi juicio, sigue siendo una: (Cémo es que los sentidos resultan en un sitio privilegiado de
creacién y memoria para quienes circulan entre culturas (esto es, entre la cultura extranjera
dominante donde se reside y la cultura de origen de la cual ya no se forma parte)? Tal como veremos
en el capitulo cuatro incluido en esta edicién, al igual que en algunas de las respuestas que nos
proporciona la autora en esta brevisima entrevista, son los sentidos proximales (el olfato, el tacto y el
gusto), ademas de algunas presencias materiales (sobretodo objetos y fetiches culturales) los que
resultaran en una fuente indispensable de conocimiento cultural para el artista de la diaspora. En
definitiva, es esta visualidad héptica que toca y respira la que estard activando el sensorium
intercultural de Marks—un proceso tan creativo como selectivo realizado por aquellos trabajadores
audiovisuales que se mueven entre culturas—.

http://2016.1afuga.cl/correspondencias-con-laura-u-marks/1035 1des



Escobar, C.. Correspondencias con Laura U. Marks. laFuga, 24, 2020, ISSN: 0718-5316.

Quisiera comenzar preguntindote por tus principales &areas de investigacién, sobre tus
intervenciones (tedricas y practicas) en el campo del cine digamos.

Bueno, eso a ido cambiando con el tiempo, pero te diria que siempre he estado interesada en la
experimentacién mediatica, dentro de la cual la experimentacién Arabe ha tenido cierta primacia. De
eso, por ejemplo, se trata mi Gltimo libro Hanan Al-Cinema: Affections for the Moving Image. Junto con
ello, el hecho de encontrar y revisar peliculas que la mayoria de las personas no tienen la oportunidad
de ver también me ha llevado a interesarme por la programacién, de modo que he trabajado como
programadora en distintos espacios durante las ultimas décadas. Pero te diria que desde un comienzo,
como tu sabes, mi investigacion se ha centrado en la materialidad del cine, en aproximaciones y
lecturas corpdreas de ciertas peliculas, poniendo al cuerpo y a su sensorium como mi herramienta
metodoldgica de trabajo principal. También le he puesto atencién al analisis medial desde
aproximaciones interculturales, en particular a la transferencia de ideas no occidentales al arte
mediatico y audiovisual, lo que ha resultado en un interés creciente por la historia de la filosdfica
islamica y por la genealogia mediatica mas en general.

Considerando todos estos angulos desde donde te vinculas a la imagen en movimiento, me gustaria
indagar un poco mds sobre tu propia definicién del cine, en el fondo conocer tu postura frente a la
pregunta cldsica: ¢Que es el cine?

Aqui te diria brevemente que es cualquier forma de imagen temporal capturada audiovisualmente.

Algo de lo cual hablas mas en La Piel del Cine... Ahi también comentas que “las memorias que logren
evocar una presencia corporal, o la sensacion fisica de un olor o del tacto, seran vinculos vitales para
las personas que vivan fuera de su cultura de origen.” Nos podrias comentar un poco mas sobre
como desarrollas este punto en tu libro, es decir, la manera en que las y los directores interculturales
llegan a usar el medio audiovisual para traer de vuelta esas memorias que no son solamente
audio-visuales sino que también tactiles, odorantes y gustativas.

Las peliculas ciertamente son productos audiovisuales pero al experimentarlas con nuestros sentidos
los espectadores traemos todo nuestro cuerpo a la pantalla, de modo que una pelicula puede provocar
multiples respuestas sensoriales. Este es un argumento que postulo desde la concepcién de
“subjetividad corpdrea” tomada de Bergson y Merleau-Ponty, entre otros fildsofos, y de los estudios
de la percepcién y la memoria desarrollados por la neurociencia. Una manera de invocar esta
experiencia tactil es por medio del sonido por ejemplo. Otra manera es pensar en la visualidad haptica
como un compromiso tan intimo entre espectador y pantalla que ya no puede decirse que este tipo de
peliculas se viven desde afuera, despegados de la pantalla digamos. Quien observa pierde cierta
autonomia o distancia para establecer asi una relacién mas igualitaria y erdtica entre imagen y
espectador. (Aqui por ejemplo no rige la pregunta por la “mirada dominante”). Estos métodos
claramente pueden invocar memorias sensoriales concretas, como pasa con aquellos espectadores que
comparten experiencias similares a las desarrolladas por una pelicula, o como cuando se genera un
espacio mas evocativo y abierto en la pelicula que va en linea con el funcionamiento de nuestra
memoria, como una suerte de sensorium virtual que estimula nuestra imaginacion.

En mucho de tus trabajos miras al video arte y el cine intercultural como parte de una tendencia
hacia lo que llamas “estética de la sensacion”, un cine que, tal como lo describes en La Piel del Cine,
privilegiaria lo haptico/tictil sobre lo visual. En retrospectiva, basindome en este libro que
publicaste hace ya 20 afios, me pregunto si acaso has considerado otras maneras de conceptualizar
lo haptico en formas contemporaneas de cine intercultural o experimental. En el fondo, me
pregunto por ciertos desvios o nuevas tendencias que hayas notado en relacién a tu definicién de lo
haptico hoy en dia.

Si, claro que han habido desvios, nuevas conceptualizaciones... Inicialmente, cuando empecé
estudiando este fendmeno de lo haptico en trabajos interculturales y experimentales, lecturas de este
tipo formaban parte de un movimiento muy minoritario en el campo audiovisual. Pero luego esto fue
cambiando y lo haptico entré tanto y tan de pronto en el discurso que rapidamente se transformoé en
una suerte de concepto codificador, en un tropo. Esto no significa, sin embargo, que la visualidad
héptica haya perdido por completo su proximidad e intimidad sensorial, como pasa cuando el
espectador pierde parte de su autonomia para acoplarse con lo que se desenvuelve en la pantalla, pero

http://2016.1afuga.cl/correspondencias-con-laura-u-marks/1035 2des



Escobar, C.. Correspondencias con Laura U. Marks. laFuga, 24, 2020, ISSN: 0718-5316.

sin lugar a dudas te diria que Gltimamente las imagenes hapticas también han sido muy buenas para
vender cosas...

Pensando no ya en términos generales sobre tu “estética de la sensacion” sino que también en el
“cuerpo cinestésico” que has desarrollado tiltimamente, uno se queda con la sensacién de que lo que
prima son, nuevamente, el cuerpo y los sentidos, una temdtica que otros tedricos también han
abordado recientemente junto con la asi llamada desaceleracion del tiempo cinematografico. Por
ejemplo, Tiago de Luca define “slow cinema” como un movimiento que se conecta con la audiencia
no ya desde su modalidad “narrativa” (esto en el sentido clasico del término “narracion”, como
prosa, trama, storytelling...) sino que desde una modalidad “sensoria”. Algo parecido pasa con
Ranciére cuando examina los trabajos de Pedro Costa y Béla Tarr (ambos asociados al movimiento
“slow”) para darle un cuerpo cinematografico a su “distribucién de lo sensible”. De ahi entonces
que me pregunte sobre tii propia conceptualizacién de lo sensible/cinestésico en relacién a esto que
llaman “slow cinema” (véase Flanagan, 2012; Ciment, 2013; De Luca & Nuno Barradas, 2016, entre
otros).

Bueno, pasa justamente que la visualidad haptica es una “distribucién de lo sensible” en los términos
—igualitarios— que lo propone Ranciere, en el sentido que dicha distribucion sensoria se diferencia de
la posicién dominante o hegemdnica de la visualidad dptica. En el cine slow ciertamente contamos con
momentos hapticos, principalmente porque es un estilo capaz de posponer lo discursivo en favor de
contratos y contactos mas sensoriales con lo que transcurre en la pantalla. Sin embargo, también hay
un monton de otras peliculas “hot”, editadas ritmicamente y rapidas que son igualmente “hapticas”,
peliculas que te proponen una superficie tan cargada de elementos que uno ya no puede aislar sus
objetos desde una mirada distante.

Tu sensorium intercultural también sugiere que esta experimentacién con el cuerpo pueda ser una
herramienta altamente politica, no ya tanto porque visibilice formas de vidas que estén al margen de
identidades oficiales/nacionales, como esas personas de la didspora que nos hablas en tu libro, sino
también y sobre todo porque esta interculturalidad viene a desestabilizar nuestras propias
estructuras dominantes de observacion, en el sentido que des-normaliza una determinada forma de
ver y de pensar (como formas de percepcion hechas a la medida por ejemplo, ready-made
publicitarios, clichés cinematograficos, etc...) Desde tu punto de vista ¢{Qué es lo que nos pueden
ensefiar los sentidos, o lo que defines como “embodied cinema”, sobre politica? ;Son acaso estos
efectos de-familiarizadores tuyos una suerte de politica corporea (embodied politics)?

Esta es una excelente pregunta, Cristébal. Y te responderia brevemente que si, que mucho del
potencial politico del cine experimental e intercultural estd en que estos son capaces de frenar y
liberarse de los clichés del pensamiento perceptual. Las peliculas que logran causar este efecto a nivel
de la percepcion corpoérea poseen esa cualidad de la que nos habla Deleuze en sus libros sobre el cine,
particularmente cuando se refiere al “cine de la crueldad”, en el sentido que dicha imagen
des-familiariza al espectador desde un nivel pre-discursivo para reinventar no solo su pensamiento
sino que mas abruptamente todo su cuerpo.

En ese sentido, la imagen-tiempo de Deleuze, la cual empleas bastante en tu trabajo, también
enfatiza este modo en cémo una lectura material del cine, una lectura atenta a sus capacidades
sensoriales digamos, abre nuevas posibilidades politicas para el lenguaje audio-visual (por ejemplo,
su “cine moderno” como un nuevo lenguaje afectivo que, tal como nos dice, produciria “un golpe al
pensamiento”). En esta linea diriamos también que su modernidad cinematografica no sigue ya las
coordenadas clasicas de un programa politico externo que hace del arte “un asunto politico”. Por el
contrario, Deleuze parece sugerir que solo siendo fieles a los poderes del cuerpo sensible, un cuerpo
ya desprovisto de ideologias politicas externas, es cuando la realidad deviene lo que ontolégicamente
siempre ha sido: pura contingencia, movimiento, cambio perpetuo... Acordarias aqui con Deleuze
cuando dice que el arte moderno no es ya sobre politica sino que es politica lisa y llanamente: “el arte
es politica”.

iClaro que sil... No te respondi esto a propdsito de la pregunta anterior, pero te diria nuevamente que
ciertos medios comerciales contemporaneos se han transformado en espacios altamente sofisticados
a la hora de afectar a sus audiencias en niveles pre-discursivos de la experiencia. Piensa tan solo en
los algoritmos que usa Facebook o Instragram para monitorear nuestras respuestas....Por eso creo que

http://2016.1afuga.cl/correspondencias-con-laura-u-marks/1035 3des



Escobar, C.. Correspondencias con Laura U. Marks. laFuga, 24, 2020, ISSN: 0718-5316.

necesitamos fortalecer nuestra capacidad para crear experiencias sensorias desde una ldgica
des-instrumentalizada. De esto hablo un poco mas en mi texto “I Feel Like an Abstract Line” (Ver
Laura U. Marks, “I Feel Like an Abstract Line,” in Mirror-Touch Synaesthesia: Thresholds of Empathy with
Art, ed. Daria Martin with Elinor Cleghorn (Oxford: Oxford University Press), 151-176.)

Continuando con la pregunta anterior, tengo curiosidad sobre tu postura critica frente a la filosofia
del cine de Deleuze, especialmente en este énfasis que pones en tu trabajo sobre los sentidos y lo
corporeo, caracteristicos de la imagen-tiempo, en contraposicion a su definicioén clasica (y cerrada)
de la imagen-movimiento. Me pregunto si acaso tu acento en lo corpdreo y sus (a)efectos también
podrian estar extendiéndose o ser parte de un cierto cine clasico experimental que, segiin como lo
veo, esta problematizando (por no decir derrumbando) el esquema Deleuziano/Bergsoniano de la
imagen-movimiento... Pienso, por ejemplo, en el naturalismo inicial de Bufiuel, o en el surrealismo
posterior de Maya Deren, en la tradiciéon burlesca desde Buster Keaton en adelante, o en las
primerisimas peliculas del cine de terror que, a diferencia de Deleuze, Jean Louis Schefer describe
justamente en términos de cine moderno, esto es, como imagenes “desproporcionadas, fisuradas y
afectivas.” Supongo que mi pregunta apunta aqui a tu propia relacion critica con la filosofia del cine
de Deleuze. (Prevés alguna interrupcion violenta de los sentidos en su cine cldsico digamos, en la
forma como ti tematizas lo sensorio? ;O crees por el contrario que este acento en el cuerpo
perceptivo es algo que emerge, predominantemente, con el cine moderno de Deleuze?

Claro, totalmente de acuerdo con tu observacion... De hecho, el concepto de la imagen-afeccién se
propone justamente en su primer tomo, Cine 1: La Imagen-Movimiento. En ese sentido, lo afectivo
resulta en un elemento de la imagen-movimiento que, si lo suspendiéramos por un tiempo suficiente,
averiaria dicha imagen al punto de transformarla en una imagen-tiempo por medio del cuerpo.

Para ir cerrando esta correspondencia, de la cual estamos muy agradecidos en La Fuga, me gustaria
terminar con una cita de Lucrecia Martel. En muchos sentidos siento que su cine ejemplifica esta
relacion tuya entre piel y pelicula (“The Skin of the Film”). Y creo que este parrafo en especifico
podria perfectamente haber sido sacado de tu libro: “El cuerpo es una geografia de una soledad
absoluta. Uno esta en un lugar en donde nadie mas puede estar (...) Pero existen pequefios trucos
que hemos inventado y que, por unos instantes, de manera imperfecta, logran poner al otro en el
cuerpo de uno. Permiten compartir lo imposible, permiten salvar esa soledad a la que uno esta
condenado de principio a fin. El cine reproduce de alguna manera la percepcion de lo que tenemos
afuera del cuerpo y el otro, por un tiempito, va a poder estar en el lugar del cuerpo de uno.”

Cuando pienso en la tactilidad de tus imagenes, en esa pantalla que toca, no me puedo imaginar
otra cosa que no sean esos “trucos” cinematograficos de los que nos habla Martel. {Qué sensacién te
deja esta suerte de manifiesto, casi predicamento, propuesto por la directora?

Qué pregunta y cita mas linda Cristébal, gracias. Me encantan las peliculas de Lucrecia Martel.
Algunas escenas de La Ciénaga por ejemplo te sumergen en una masa corpérea que, al ser tan agresiva
e intima, tornan al cuerpo individual en un asunto casi indistinguible e inseparable del cuerpo
colectivo, de alguna forma invitando al espectador a habitar este cuerpo global propio en las multiples
formas de su ser y de su trascendencia. De hecho, en sus peliculas también se nos invita a formar
parte de un cuerpo comun con todas esas entidades no humanas que vemos sobre la pantalla, como
esa atmosfera himeda que se nos presenta en La Ciénaga, con sus arboles, la tierra...Creo que este tipo
de cine es precisamente el que nos invita a salirnos de nosotros mismos para formar parte de un ser
colectivo mas amplio, uno que lucha constantemente y que estd en cambio perpetuo. Algo de esto
hablo en mi texto “We will exchange your likeness and recreate you in what you will not know”:
Cinema and intercultural process philosophy” *

Muchas gracias, Laura.

No, por nada... Gracias a ustedes por esta linda entrevista.

Notas

http://2016.1afuga.cl/correspondencias-con-laura-u-marks/1035 4 des



Escobar, C.. Correspondencias con Laura U. Marks. laFuga, 24, 2020, ISSN: 0718-5316.

Ver Laura U. Marks, The Anthem Handbook of Film Theory, ed. Hunter Vaughn and Tom Conley
(London: Anthem Press), 119-141.

Como citar: Escobar, C. (2020). Correspondencias con Laura U. Marks, laFuga, 24. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/correspondencias-con-laura-u-marks/1035

http://2016.1afuga.cl/correspondencias-con-laura-u-marks/1035 5des



	Correspondencias con Laura U. Marks
	Notas


