
M., J.. Después de la muerte del cine. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/despues-de-la-muerte-del-cine/433 1 de 7

Después de la muerte del cine

Por José M. Santa Cruz

Tags | Cine contemporáneo | Cultura visual- visualidad | Estética - Filosofía | Chile

Licenciado en Cine de la Universidad de Artes y Ciencias Sociales-ARCIS y Magíster en Artes, con mención en Teoría e Historia del Arte

de la Universidad de Chile. Se desempeñó como docente en la Escuela de Cine de la Universidad ARCIS y, actualmente, es el coordinador

del Área de Publicaciones e Investigación de la misma escuela. En Junio del 2010 publica su primer libro titulado Imagen-simulacro:

estudios de cine contemporáneo (1), editado por Editorial Metales Pesados. También ha participado en variados congresos, seminarios y

coloquios, en que ha expuesto principalmente trabajos sobre cine contemporáneo y cine chileno. También ha hecho curatorías en artes

visuales y ha trabajado en cine, teatro, producción cultural, entre otros.

Dedicado a N. P.

“La muerte del cine ocurrió el «31 de septiembre de 1983», cuando se introdujo el control remoto en el salón
de estar de las casas, porque ahora el cine tiene que ser arte interactivo y multimedia.”

Peter Greenaway

Este artículo refiere a fragmentos reartículados del primer capítulo del libro Imagen-Simulacro: estudios
de cine contemporáneo (1), libro que es el resultado de la investigación homónima financiada por el
Fondo Audiovisual del Consejo Nacional de la Cultura y las Artes del Gobierno de Chile (2009) y que
ha sido publicado por la Editorial Metales Pesados (Junio-2010). En estos párrafos pretendemos
introducirnos en el estado epocal que posibilitó la explosión del audiovisual contemporáneo y, a su
vez, que ha replanteado con suficiencia la necesidad de expandir las fronteras conceptuales de lo
cinematográfico, campo teórico que no encuentra las herramientas para problematizar piezas
audiovisuales como 24 Hour Psycho (24 horas Sicosis) del año 1993 del artista visual Douglas Gordon o
Une seconde d’éternité; D’apres une idée de Charles Baudelaire (Un segundo de eternidad; Después de
una idea de Charles Baudelaire) del año 1970 del artista visual Marcel Broodthaers, etc. que fuera de los
límites de la producción cinematográfica (pre y post) industrial, con lo único que tienen es con
lo cinematográfico.

Desde ya vale la pena anunciar que lo que subyace en este artículo –y que se propone principalmente
el libro– es pensar al cine como “objeto teórico”, en una estrategia similar a la desplegada por
Rosalind Krauss para pensar la fotografía (Krauss, 2002), y no como el mero anecdotario de ciertas
operaciones estéticas de algunos filmes o el territorio de conceptos que se adhieren al cine –ejemplo
de esto último es el libro de Gilles Lipovetsky y Jean Serroy, L’Ecran global (La pantalla global) de la
Editorial Anagrama (2009)–. Pensar el cine como “objeto teórico”, es proponer, a su vez, la necesidad
de configurar un campo teórico específico para hacerse cargo de este objeto –lo cinematográfico–, al
mismo tiempo, que introducirlo en campo más amplios de la teoría del arte, los estudios visuales, etc.
con ello se debe expandir el territorio conceptual que ha pensado y hegemonizado al cine, en la
medida en que expandimos los límites de su producción. Aunque se debe asumir, por cierto, la
precaución que la propia Krauss tiene con la fotografía, “si no me siento totalmente satisfecha con
este proyecto crítico sobre el objetivo fotográfico, es porque la fotografía (el cine) es un objeto teórico
que reacciona de forma reflexiva sobre el proyecto crítico y sobre el proyecto histórico que lo tratan”
(2002, pp. 16-17). Y eso es lo que hace profundamente fértil y complejo el pensar
cinematográfico contemporáneo.

Los años noventa estuvieron marcados por un aire revisionista en el cine, provocado principalmente 
por la sostenida irrupción de las plataformas de video análoga –al principio– y digitales –en la



M., J.. Después de la muerte del cine. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/despues-de-la-muerte-del-cine/433 2 de 7

actualidad–, que diversificaron procedimientos y formas de producción y postproducción, además de
inaugurar la imagen-técnica digital, es decir, aquella imagen que remplaza la calidad de los haluros
de plata por píxeles 1 . Frente a esto, la sociabilización del manifiesto Dogma 95 (de Lars von Trier y
Thomas Vinterberg) en el Festival de Cannes de 1995, documento que influenció a múltiples
cinematografías, que encontraron en este gesto la posibilidad de auto-determinar sus estrategias de
producción, como también el estreno del filme Lumière et compagnie (Lumière y compañía) del año
1995, proyecto donde 41 directores filman un cortometraje de 52 segundos cada uno, utilizando la
primera cámara fabricada por los hermanos Lumière, son ejemplo claro de cómo el cine anunciaba su
punto de no retorno 2 .

Será ejemplar y simbólico el proyecto Lumière et compagnie, el cual contiene variadas operaciones
discursivas que parecieran apuntar a una especie de panorama global del cine. Spike Lee filma a un
bebe afrodescendiente pidiéndole –detrás de cámara– que diga “papá”; Patrice Leconte filma una
estación de trenes en que nunca aparece el tren; Andrei Konchalovsky filma un paisaje en el que
encuentra un animal en descomposición, haciendo un travelling in hasta ver sus entrañas, para volver
luego al paisaje; Michael Haneke filma un noticiero televisivo desde un monitor, exponiendo el
montaje caótico de la imagen televisiva; Idrissa Ouedraogo filma a las orillas de un lago en Burkina
Faso una comedia, donde un hombre mientras se baña sale corriendo al percibir un cocodrilo, que al
final resulta ser un hombre disfrazado de cocodrilo; Yusuf Shahin filma la filmación de una película
frente a la pirámide de Giza, donde el actor de la segunda filmación termina destruyendo la cámara,
por nombra unos pocos. No obstante, se transforma en un ejercicio endogámico y nostálgico, que
anunció un quiebre y una ruptura definitiva, una imagen fílmica que se exponía anacrónica,
desplazada, que no le correspondía a su «tiempo presente», una imagen que tenía como objetivo el
Musée du Cinéma de Lyon (Francia), una imagen que en su despliegue narrativo, formal y operacional
anunció “la muerte del cine”.

En el capítulo cinco del libro The Philosophical Disenfranchisement of Art 3 (1985) de Arthur C. Danto, se
repone la idea de la muerte del arte en un contexto teórico que exponían con cierta fascinación la
relación existentes entre modernidad y muerte, lo que Marshall Berman entendió en la auto-profecía
del fin en que habita cuasi ontológica la modernidad (Berman, 1988). Danto retomará la canónica
sentencia de Georg W. Friedrich Hegel de sus lecciones de estética, que con precisión deberíamos
limitar a la muerte del arte cristiano, es decir, aquel arte que tiene como horizonte a la idealidad y se
asume como la cosificación de un estado fugaz del movimiento dialéctico del espíritu. Este óbito
implica un agotamiento en el horizonte de creencias de una época histórica específica de lo que se
entiende por arte, más que la supresión de las obras de arte. La muerte del arte en Hegel, entonces,
tendrá menos que ver con el fin de éste como campo de producción y más con un giro de su horizonte
de sentido. Danto tomará esta sentencia para pensar un corte entre la producción de obra del proyecto
del arte moderno y el del arte contemporáneo, en lo que entiende por el conflicto representacional.

Para Danto, la muerte del arte se configurará en la lasitud de las tendencias artísticas de los años
setenta y ochenta, en la multiplicidad de ismos carentes de un densidad por fuera de las reflexiones
que la filosofía hace del arte. “El estadio histórico del arte finaliza cuando se sabe lo que es el arte y lo
que significa. Los artistas han dejado el camino abierto para la filosofía, y ha llegado el momento de
dejar definitivamente la tarea en manos de los filósofos” (Danto, 1995, p. 53). Para dimensionar esto,
hay que tomar en cuenta que se está pensando en dos formas el arte, por un lado, el arte como el
dominio privilegiado de la pintura y la escultura, por otro, el arte en el proyecto de la modernidad, es
decir, el arte como progreso de la representación de la realidad. En esta segunda perspectiva coloca al
cine en una línea continua con la pintura y la escultura, ya que completaría la operación espacial que
se inició en el Renacimiento, al conseguir en la representación el movimiento; el cine sería la
transformación del medio en que el arte pretende establecer su proyecto de progreso.

El descubrimiento de la perspectiva nos permite percibir la situación de los objetos entre sí y respecto 
al espectador tan directamente como la percibimos en realidad. Éste sería un ejemplo de desarrollo, 
ya que el medio en sí no resulta alterado, y trabajamos con los materiales tradicionales del pintor, 
empleados con una efectividad cada vez mayor respecto al imperativo. Pero todavía tenemos que 
inferir el movimiento y, cuando decidimos que queremos mostrarlo, las limitaciones inherentes del 
medio se convierten en obstáculos, y estos límites sólo pueden superarse mediante una 
transformación del medio como la que ejemplifica la tecnología cinematográfica. Los cambios desde 
el cine en blanco y negro hasta el cine en color, y desde la abertura espacial única hasta la



M., J.. Después de la muerte del cine. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/despues-de-la-muerte-del-cine/433 3 de 7

representación estereoscópica, podrían considerarse desarrollos, mientras que la adición de sonido
podría constituir una transformación del medio (Danto, 1995, p. 36).

La herencia representacional que la pintura y la escultura dotaron al cine configuraron gran parte de
su historia y problemática durante el siglo XX, pero a su vez, reconfiguraron los pilares de las bellas
artes y con ello un giro en la teoría estética-filosófica, su búsqueda ya no era representar la belleza
sino expresar una individualidad 4 . Con el ingreso de lo expresivo en el arte –la primera dimensión
de la que hablábamos más arriba– se clausura la linealidad histórica del progreso técnico para
desplazarse hacia una completa representación cognitiva e individual, esta renuncia del privilegio
representacional del proyecto moderno le permite a la pintura y la escultura una vía de escape a la
puesta en crisis que le propusieron dispositivos técnicos como la fotografía y el cine. Si bien las artes
visuales pronto abandonarán lo expresivo por su inconmensurabilidad, para encontrar en la
autoconciencia del arte como representación un espacio más fértil y que le posibilitó una narración
histórica, donde las obras se preguntan internamente ¿qué es el arte?, la pérdida de ese privilegio
simbólico condenó su devenir. Para Danto, entonces, el arte ha muerto ahí cuando ha comprendido
qué es y cuál es su límite. Ese arte muerto sería aquel auto-consciente de sí como representación y
que en su ejercicio intenta borrar los límites con la vida (vanguardia y neovanguardia), fundirse o
pensarse como lenguaje (arte conceptual) y encontrar su grado cero pictórico (arte moderno).

Las consideraciones sobre el cine como continuidad transformadora del proyecto representacional de
la modernidad, nos plantea necesariamente una pregunta. ¿El cine sigue siendo el depositario del
horizonte simbólico contemporáneo? o para decirlo de otra forma, ¿el cine sigue estando en el
pedestal privilegiado de la modernidad contemporánea o “altermodernidad”? (Bourriaud, 2009, pp.
25-88) Si la respuesta es afirmativa, el cine puede continuar movilizándose sin preguntarse por sí
mismo. Si la respuesta es negativa –lo cual es la sospecha fundamental de este texto– el cine ha caído
del pedestal, se ha entendido desnaturalizado, ha tomado conciencia de su fracaso representacional,
es decir, ha girado su ángulo de mirada hacia sí mismo en la medida en que no puede sostenerlo hacia
la realidad. Es sintomático que se hayan producido proyectos televisivos como Histoire(s) du cinema
(Historia(s) del cine) hecha entre 1988-1998 por Jean-Luc Godard o A Personal Journey with Martin
Scorsese Through American Movies (Un viaje personal con Martin Scorsese a través del cine americano)
del año 1995 de Martin Scorsese. Y será doblemente sintomático, ya que son piezas audiovisuales que
se ubican en los dos polos que han hegemonizado el ejercicio interpretativo del cine mundial (global).
En proyectos como estos, la imagen se piensa a sí misma, se focaliza en ella mientras se escapa de su
condena (Sarlo, 2005).

La modernidad olvidó el futuro como orden del sentido de las cosas, tiempo que posibilitaba el
concepto de historia dialéctica, progreso y revolución –en arte: vanguardia–, para desplazarlo por la
dictadura del tiempo presente y una historicidad de capas, rizomas y flujos. “Un presente
autosuficiente, autárquico, separado de su pasado, sin proyecto y utopía, que corre el riesgo de
entrañar una ‘destemporalización del tiempo’ propia de esta forma sincrónica del mundo que
suprime los ‘horizontes de espera’ del pensamiento crítico de un (Reinhart) Koselleck”
(Buci-Glucksmann, 2006, pp. 47-48). El tiempo presente del tiempo real y el directo televisivo; de las
plataformas virtuales y la conectividad; del flujo de información y la multiplicidad de formatos, que
nos cuesta prever con suficiencia. El índice de serialidad del cine fue llevado a una curva extrema en
la interconexión de múltiples formatos, que la ritualidad de la sala cinematográfica no logra contener
y la desborda, pero por sobre todo, no es capaz de producir.

Allí donde la representación pictórica no podía compensar la iluminación inmediata –toda figura
antigua se inscribía a “tiempo diferido”–, la presentación televisiva posee, gracias a las técnicas del
directo, esa luz de inmediatez, esa verosimilitud instantánea que para nada poseían la pintura, la
fotografía ni siquiera el cine; de ahí la emergencia de un último «horizonte de visibilidad» que, a
partir de entonces, reduce la densidad óptica del entorno humano (Virilio, 1992, p. 81).

¿El cine contemporáneo podría dar cuenta con suficiencia de un estado epocal que ha hecho estallar el 
tiempo en el vértigo de la velocidad?, que “proviene de efectos maquínicos que desconstruyen lo 
social, las identidades y los territorios de lo imaginario y la creación” (Virilio, 1992, p. 47). La 
velocidad comprime al tiempo en la lógica del flujo, lo hace instantáneo y transforma en una variable 
social de producción y ordenamiento, para una eternización del tiempo presente. En este contexto, si 
pensáramos en la imagen-tiempo deleuzeana (Deleuze, 2001), como estatus del cine moderno, ahí



M., J.. Después de la muerte del cine. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/despues-de-la-muerte-del-cine/433 4 de 7

donde aún se podían reunir la modernidad, el tiempo y el cine, en esa imagen que hacía emerger al
tiempo en un estado melancólico –cuasi benjaminiano– trayendo al pasado de la imagen para habitar
con el presente de la misma y desde ahí punzar el futuro, ya no imaginarlo o proyectarlo en una gran
movimiento (como se anunciaba en el cine clásico o siguiendo con la categorización de Gilles Deleuze,
la imagen-movimiento), sino padecerlo como posibilidad o condena. Esa imagen-tiempo se volvería
esquizofrénica y desarticulada enfrentada al rigor del tiempo como puro flujo, que la transforma en
operación numérica y procesamiento de datos, es decir, como información.

“La muerte del cine” más que anunciar el término de la producción cinematográfica, para dar paso a
otras plataformas y dispositivos de producción simbólica, léase realidad virtual, multimedia,
televisión interactiva, etc. refiere a la imposibilidad de contener el relato, las imágenes, el mito de la
modernidad contemporánea. El cine como arte temporal ha visto su límite pero no en el agotamiento
autorreflexivo como se podría llegar a pensar desde los planteamientos de Danto, es decir, un cine
que se vuelve filosófico, aunque esa sea la pretensión de proyectos como los de Godard, Deleuze,
Cristián Sánchez –para nombrar un cineasta-teórico local– sino justamente porque no tiene la
posibilidad de acceder al tiempo como flujo e información en su telepresencia (Ranciére, 2005, p. 29).
Si todo se ha vuelto tiempo la reflexividad temporal del cine se vuelve anacrónica, su anuncio (o
padecimiento) de futuro se desploma en la manos de ese eterno presente, ha visto su límite ahí
cuando la modernidad ha cambiado su horizonte.

La televisión y las plataformas virtuales han hecho del presente en el directo y el tiempo real, el caldo
de cultivo de sus estrategias de significación y comunicación, pero por sobre todo como el espacio
donde el horizonte de sentido cultural ha encontrado su principal laboratorio de naturalización. Es
por esto, que se ha muerto un estado epocal del cine, en que existían certidumbres y posibilidades de
pensarlo por fuera de la imagen, sin que esta se desestabilizara o se empezara a pensar a sí misma.
Un cine que cobijaba al tiempo en desmedro del movimiento, pero los confluía en una narrativa del
espacio o en la emergencia de lo narrativo como artificio que se auto-justificaba, una confianza en la
luz, en el haluro de plata, una confianza en última instancia en la densidad indeterminable de la
realidad, con más ribetes ontológicos de lo que los semióticos pensaban o pensaron desarticular con
el concepto de “texto” (Stam et al., 1999, pp. 211-224). El cine se ha caído del pedestal simbólico de la
modernidad, cuando las plataformas multimediales y televisivas inventan los mitos de
la “altermodernidad”.

En este estallido del tiempo, se ha querido interpretar como la mera dictadura de lo nuevo, de la
novedad, de la repetición de lo ya visto pero diferente. Walter Benjamin lo pensaba en relación a la
moda: “La moda tiene el barrunto de lo actual, donde quiera que éste se mueva en la espesura de lo
antaño. Ella es el salto del tigre a lo pretérito” (Benjamin, 2002, p. 61). Una de estas dimensiones de
la experiencia de lo nuevo estará depositada en las posibilidades que las nuevas tecnologías le
entregan al cine, la multiplicidad de efectos sintetizados por computadoras, que han posibilitado
re-hacer una serie de filmes del pasado, Planet of the Apes (El planeta de los simios) del año 2001 de
Tim Burton o King Kong (2005) de Peter Jackson. Las tres dimensiones, tal cual acontecían con el cine
en relieve desarrollado en los ‘40 por el ingeniero soviético Semion Ivanov, utilizada por primera vez
en el film Robinson Crusoe del año 1946 de Aleksandr Andreievsky. O en 1953 el Natural Vision creado
por Arch Oboler y Milton L. Gunzberg para Hollywood, más conocido como 3-D, que fue inaugurado
con el filme Bwana Devil (Demonio Bwana) del año 1953 del mismo Oboler. Se promete como la
salvaguarda económica de la industria del cine, en filmes como Spy Kids 3-D: Game Over (Mini espías
3-D) del año 2003 de Robert Rodriguez o Avatar (2009) de James Cameron. La adaptación de series
televisivas antiguas o contemporáneas, las sagas de algún éxito comercial, etc.

Pero también será el retomar discursos estéticos y re-posicionarlos en lo contemporáneo para un 
rendimiento específico en el campo del cine, Dogma 95 se muestra al pasar del tiempo como el mayor 
exponente de esta pretensión, poniéndose en tensión con el devenir de los movimientos de los años 
60’, plantea retomar la senda de transformación del quehacer del cine. “El cine antiburgués se hizo 
burgués pues había sido fundado sobre teorías que tenían una percepción burguesa del arte. El 
concepto del autor, nacido del romanticismo burgués, era entonces… ¡falso! ¡Para el DOGME 95 el 
cine no es algo individual!” (Von Trier & Vinterberg, 1995). En esta misma dirección, una serie de 
cineastas sin una articulación discursiva similar, plantearon la necesidad en sus filmes de repoblar la 
relación con la realidad, retomando una serie de operaciones formales del neorrealismo. Elephant 
(Elefante) del año 2001 de Gust van Sant, Sábado, una película en tiempo real (2003) de Matías Bize o 25



M., J.. Después de la muerte del cine. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/despues-de-la-muerte-del-cine/433 5 de 7

watts (2001) de Juan Pablo Rebella y Pablo Stoll, por nombrar algunos pocos ejemplos que nos pueden
dar una idea de la reacción. Ahora bien ¿qué queda después de la muerte del cine, sólo la
re-actualización eterna del tigre saltando hacia lo pretérito?

Oswald Spengler, en su texto Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltgeschichte
(La decadencia de occidente. Bosquejo de una morfología de la Historia Universal) de 1918, propone que cada
época tiene un índice de independencia que no permite una continuidad del entendimiento, existe una
incomensurabilidad para comprender la época pasada e imaginar la siguiente, habría que entenderlas
como objetos que instalan su propio horizonte de sentido, con ello problemas, conceptos y categorías
que las organizan y, a su vez, que tienen etapas de desarrollo y despliegue desde su nacimiento hasta
su óbito o agotamiento. Este movimiento epocal permite el surgimiento de una época y horizonte de
sentido nuevos, que se harán del mundo, lo imaginarán y construirán. Si pudiésemos aplicar este
esquema en el corto devenir del cine y, en específico, en la brecha entre el cine moderno y
contemporáneo, deberíamos intentar pensar al cine contemporáneo con las categorías –de múltiple
procedencia– que han cosificado al cine moderno.

Partamos por el problema del texto y la puesta en evidencia de los recursos narrativos, un análisis
semiótico –desde las perspectivas ensayadas por Christian Metz– podrá dar con la densidad
discursiva de un filme como Dogville (2003) de Lars von Trier, donde se expone la estructura narrativa
como un mero ejercicio de distanciamiento brechtiano, para desplegar una supresión de la diferencia
«ontológica» entre lo teatral y lo cinematográfico en relación al objeto como signo y al objeto como
índice. En esta misma dimensión del problema de los recursos narrativos, se puede pensar que Surf’s
Up (Reyes de las olas) del año 2007 de Ash Brannon y Chris Buck propone un develamiento de la
condición representacional del cine, al construir una estructura de falso documental animado, o más
bien, lo que hace es profundizar el simulacro representacional. En otro registro, a propósito de la
naturaleza fotográfica y su condición inconciente, es posible aprehender el sentido discursivo de
operaciones de filmes como Tarnation (2003) de Jonathan Caouette, cuando el material de archivo y la
vida íntima es sólo una excusa para exponer un hilarante pachtwork ornamental. Pero también, en
filmes como Dokfa nai meuman (Objeto misterioso de Mediodía) del año 2000 de Apichatpong
Weerasethakul. Y en la clave temporal deleuzeana, que tiempo puede emerger en filmes como Sin City
(Sin city - La ciudad del pecado) del año 2005 de Robert Rodriguez, cuando justamente se suprime
cualquier densidad espacio temporal que refiera a una exterioridad, para sólo hacerla aparecer como
operación logarítmica de las plataformas de postproducción.

Aún más, ¿son estos los conceptos que pueden rozar reflexivamente piezas audiovisuales que están
pensando el cine como objeto teórico?, ya anunciábamos al inicio de éste artículo títulos como 24 Hour
Psycho, el cual lleva al límite la temporalidad cinematográfica, lo expande en tal exceso que deforma
cualquier pretensión del espesor reflexivo de la imagen-tiempo, dejando desnuda a la imagen en su
apariencia, en su condición efímera. Gordon toma el filme Psycho (1960) de Hitchcock y lo ralentiza
hasta que sus 109 minutos lleguen a durar 24 horas, lo que provoca que cada fotograma dure
alrededor de 2 minutos. La persistencia temporal de la operación no desarticula a la imagen sino al
propio tiempo, pero esa imagen no acontece inmóvil como podemos encontrarlo en aquellos artistas
visuales que toman fotogramas de filmes como modelos para pintarlos; sino la imagen está
rarificada, es una imagen en proceso de construcción en su desarticulación temporal.

Es en esta segunda dimensión que se articula el «después» de la muerte del cine, ahí donde el cine
había sido edificado entorno a su certeza representacional, en su tecnomimesis fotográfica o en su
condición indicial, no se pueden encontrar los conceptos o categorías que nos propone este objeto
teórico contemporáneo, esa época no puede imaginar el cine que se avecina después de su muerte. Esa
brecha provocada por la caída del pedestal de la modernidad configura un nuevo campo de
operaciones cinematográficos, tanto conceptual como formalmente, en que ya no se pretende
contener “los sueños de la masas”, si pudiésemos utilizar la misma figura que ocupa Susan
Buck-Morss, para entender las transformaciones de la ciudad moderna. “Los sueños se están
divorciando del espacio de la ciudad (el cine). El planteamiento urbano reciente ha estado más
comprometido con la seguridad contra el crimen que con montar fantasmagorías para el deleite de las
masas” (Buck-Morss, 2005, p. 251).

El cine habitó durante las décadas de los ochentas y noventa, en una conjetura histórica similar a la 
vivida por la pintura durante el siglo XIX, en que habitó junto a la fotografía en ese privilegio



M., J.. Después de la muerte del cine. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/despues-de-la-muerte-del-cine/433 6 de 7

representacional –pensemos que la primera exposición impresionista fue en los estudios del
fotógrafo francés Félix Nadar en 1883 y, así mismo, la fotografía fue uno de los dispositivos
fundamentales para la expansión de la pintura y escultura occidental por alrededor del globo–, pero,
al igual que lo hicieron la pintura y la escultura 5 , el cine ha venido ensayando vías de escape a la
crisis que le ha propuesto el directo televisivo y, ahora, el tiempo real virtual e interactivo. al igual
que lo hizo. Pero al contrario del ejercicio endogámico propuesto por el arte moderno, en la búsqueda
de su pureza de la forma o el agotamiento de sus formas representacionales, lo cinematográfico se ha
ido constituyendo como un campo «expandido», es decir, que en vez de centrarse en el como
dispositivo se significación específico, establece un campo de negociación conceptual con otras
formas de producción audiovisuales, constituido en la tensión entre cine y televisión, video-arte y
video-clip, generando también nuevas formas de lo audiovisual y conceptos como el de “postcine”.

En este campo expandido estaría en juego la problematización de la condición de simulación
significante (Santa Cruz, 2009, pp. 7-11) en el ejercicio de representación audiovisual contemporáneo;
la anulación y puesta en crisis el concepto de verosimilitud –último bastión del cine como garante del
proyecto de la modernidad– y, adosado a esto, la administración de las múltiples apariencias (2009,
pp. 4-6) del mundo en la categoría de imagen-simulacro. “El campo expandido se genera así
problematizando la serie de oposiciones entre las que está suspendida la categoría modernista
(altermodernista) de escultura (audiovisual)” (Krauss, 2008, p. 68). “Después de la muerte del cine”
es el momento de reconfiguración de las formas de producción, de los conceptos y operaciones de
significación, cuando la modernidad y las masas han dejado de soñar en veinticuatro cuadros
(campos) por segundo, cuando lo cinematográfico se sacude de su autonomía.

Bibliografía

Benjamin, W. (2002). La dialéctica del suspenso: Fragmentos sobre la historia. Santiago: Universidad
ARCIS - LOM.

Berman, M. (1988). Todo lo sólido se desvanece en el aire. La experiencia de la modernidad. México D.F.:
Siglo Veintiuno.

Bourriaud, N. (2009). Radicante. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

Buci-Glucksmann, C. (2006). Estética de lo efímero. Madrid: Arena.

Buck-Morss, S. (2005). Walter Benjamin, escritor revolucionario. Buenos Aires: Interzona.

Deleuze, G. (2001). La Imagen-tiempo. Estudios sobre cine II. Barcelona: Paidós Ibérica.

Danto, A. (1995). El Final del Arte. El Paseante, (22-23), 30-54.

Foster, H. (2001) El Retorno de lo real. La vanguardia a finales de siglo. Madrid: Akal.

Krauss, R. (2002). Lo fotográfico. Por una teoría de los desplazamientos. Barcelona: Gustavo Gilli.

Krauss, R. (2008). La cultura en el campo expandido. En H. Foster (Ed.). La posmodernidad.
Barcelona: Kairós.

Lipovetsky, G. & Serroy, J. (2009). La pantalla global. Cultura mediática y cine en la era hipermoderna.
Barcelona: Anagrama.

Rancière, J. (2005). La Fábula cinematográfica. Reflexión sobre la ficción en el cine. Barcelona:
Paidós Ibérica.

Santa Cruz G., J. M.(2009). Cine contemporáneo: la autoconciencia del simulacro. Recuperado de
http://campostrilnick.org/wp-content/uploads/2012/03/autoconciencia-del-simulacro.pdf

Sarlo, B. (2005). La originalidad de la Historie(s) du cinéma. En D. Oubiña (Com.). Jean-Luc Godard: el
pensamiento del cine. Buenos Aires: Paidós SAICF.

http://campostrilnick.org/wp-content/uploads/2012/03/autoconciencia-del-simulacro.pdf


M., J.. Después de la muerte del cine. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/despues-de-la-muerte-del-cine/433 7 de 7

Stam, R. et al. (1999). Nuevos conceptos de la teoría del cine. Estructuralismo, Semiótica, Narratología,
Psicoanálisis. Barcelona: Paidós Ibérica.

Virilio, P. (1992). El Instante irreal. En F. Jarauta (Ed.). Barroco y Neobarroco. Madrid: Circulo de
Bellas Artes.

Von Trier, L. & Vinterberg, T. (1995). Dogma 95. Recuperado de
http://extracine.com/2007/09/1995-manifiesto-dogma

Notas

1

La industria audiovisual ha estandarizado los niveles de alta definición de la imagen técnica-digital,
en la nomenclatura de 2K, 4K, 6K y 8K. Éstas refieren a la cantidad de píxeles que tiene de forma
horizontal la imagen. 2K es 2048 píxeles de largo x 1556 píxeles de alto, pesando 12 megas
cada imagen.

2

La lista de directores convocados es extensa y, por ende, no la vamos transcribir aquí, no obstante
basta con decir que va desde Arthur Penn hasta Bigas Luna, también es relevante que en la lista no
exista ningún cineasta latinoamericano.

3

Alienación de los derechos de la filosofía del arte. El concepto de “Disenfranchisement” también puede
ser traducido como privación o enajenación de los derechos.

4

En 1902 aparece Estetica come scienza dell’espressione e linguistica generale (Estética como ciencia de la
expresión y lingüística general) de Benedetto Croce.

5

La pintura y la escultura abandonaron hacia finales del s. XIX la estética como horizonte de sentido y
forma de aprehensión del mundo, para preguntarse por su estatuto representativo; en la
configuración de lo pictórico y lo escultórico como objeto teórico. De ahí se puede entender, también,
la diferencia de nomenclatura entre Artes Visuales y Bellas Artes.

 

 

 
Como citar: M., J. (2010). Después de la muerte del cine, laFuga, 11. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/despues-de-la-muerte-del-cine/433

 

http://extracine.com/2007/09/1995-manifiesto-dogma

	Después de la muerte del cine
	Notas


