De, V.. El cine segtin Slavoj Zizek . laFuga, 7, 2008, ISSN: 0718-5316.

laFuga

El cine segun Slavoj Zizek

Por Valeria De Los Rios y Matias Ayala

Tags | Monografia | Estética - Filosofia | Psicologia | Eslovenia | Estados Unidos | Francia

Quizd uno de los acercamientos recientes mas provocativos en torno al cine sea el del a la vez fildsofo
y psicoanalista Slavoj Zizek. Influenciado por G.W.F. Hegel, Karl Marx y Jacques Lacan, Zizek explora
las posibilidades que otorga el cine para pensar en términos visuales. De Hegel rescata principalmente
el método dialéctico, que en la versién del esloveno no llega jamds a una sintesis; de Marx se interesa
por la critica de la ideologia; y de Lacan, toma el marco teérico y la terminologia en torno a la
construccién del sujeto. No se trata, en su caso, de aplicar directamente el psicoanalisis a los
productos de la cultura contemporanea —uno de los ejercicios mas predecibles e improductivos del
campo académico—, sino que de articular algunos de los conceptos centrales de la teoria lacaniana: lo
Simbdlico y lo Real, la mirada y la voz. El cine es el arte de las apariencias y las fantasias, por ello, es
capaz de decirnos cémo la realidad misma se constituye como una construccién ideolégica, social o
simbdlica. En este sentido, la ficcion cinemadtica es mas real que la realidad misma. Segtn Zizek, para
entender el mundo de hoy necesitamos del cine, ya que en él encontramos esa dimension crucial que
no estamos listos para confrontar en nuestra propia realidad.

Lo Imaginario, lo Simbdlico y lo Real son los tres principales registros en la constitucion de la psique
establecidos por Jacques Lacan. El orden de lo Imaginario tiene su base en la formacién del ego en el
“estadio del espejo”, es decir, en la identificacién con la propia imagen especular (antes de entrar en
este orden, el bebé estd completamente identificado con el cuerpo de la madre). Lo Simbdlico es la
dimensiodn lingiiistica y esta construida en base a las diferencias entre los significantes. También es el
espacio en donde el sujeto se articula socialmente: es el gozne sujeto-sociedad, donde aparecen las
reglas sociales, las valoraciones ideoldgicas, la formacién del deseo, las identidades, etc. El
inconsciente —el “discurso del Otro”— esta estructurado como un lenguaje, y es, a la vez, el campo de
la Ley que regula el deseo. La entrada del sujeto al orden simbdlico (es decir, del lenguaje) supone una
pérdida de goce —jouissance— que la fantasia intenta ocultar. Segun Zizek la fantasia es una forma que
tienen los sujetos para organizar este goce perdido, de manejar o domesticar esta pérdida traumdtica
que no puede ser simbolizada. Lo Real se opone a lo Imaginario y estd mas alld de lo Simbdlico,
porque esta fuera del lenguaje, sin embargo, es una “falta fundante” que articula el espacio
simbdlico. Lo Real es, en definitiva, aquello que se resiste a cualquier simbolizacién: es imposible
(porque no puede ser integrado al orden simbdlico) y esta condicion le otorga un caracter traumatico
y reprimido.

<img src="../..[../../media/fileadmin/imgs/doss__cine_chileno_mayo_ 08/zizekk.jpg” border="0"
width="420" height="220"/>

En The Pervert’s Guide to Cinema (2006), un documental dirigido por Sophie Finnes y presentado
por el propio Zizek, el filésofo anuncia que el cine es el dltimo arte perverso, puesto que no te da lo
que deseas, sino que te dice como desear. En medio de una cortina sonora acompaiiada de una clasica
figura en blanco y negro del test de Rorschach, que cambia intermitentemente sus valores luminicos,
Zizek anuncia que el problema no es que nuestros deseos sean satisfechos o no, sino como saber qué
es lo que realmente deseamos. No hay nada espontaneo, nada natural sobre los deseos humanos,
asegura el esloveno. Nuestros deseos son artificiales: tenemos que ser ensefiados a desear y en eso el
cine ha jugado un papel central. Utilizando un fragmento de la pelicula Possessed (1931) de Clarence
Brown, en que Joan Crawford interpreta a una mujer de clase obrera que observa embelesada lo que
sucede al interior de los carros de un lujoso tren, como si se tratara de una pantalla de cine, Zizek da
cuenta de cémo las ficciones estructuran nuestra realidad, de modo que la verdad de ésta deba ser

http://2016.1afuga.cl/el-cine-segun-slavoj-zizek/18 1de3



De, V.. El cine segtin Slavoj Zizek . laFuga, 7, 2008, ISSN: 0718-5316.

buscada dentro de la ilusién y no detras de ella. Segun Zizek, el deseo es una herida de la realidad. El
arte del cine consiste en despertar el deseo, jugar con él, pero al mismo tiempo, domesticarlo, hacerlo
palpable y mantenerlo a una distancia prudente.

La mirada y la voz, por su parte, son elementos centrales de una segunda etapa de la teoria lacaniana.
Mirada y voz son objetos, fronteras que separan la realidad de lo Real. Ambas se encuentran de lado
del objeto y no del sujeto. La mirada marca el punto en el objeto desde el cual el sujeto observador
estd siendo observado. Jamas podremos ver una imagen desde el punto en que ésta nos observa. Esta
mirada impide observar la imagen desde una distancia objetiva y segura. Zizek ejemplifica esta
mirada en Hitchcock, quien al filmar una escena en que un personaje se acerca a un objeto siniestro
(unheimlich), extrafio y familiar al mismo tiempo, lo hace yuxtaponiendo el punto de vista subjetivo
del objeto con una toma objetiva del sujeto en movimiento. Este es el caso, por ejemplo de Lilah (Vera
Miles) aproximandose a la casa de la Sra. Bates al final de Psicosis (1960) y de Melanie (Tippi Hedren)
acercandose a la casa de la madre de Mitch en Los pajaros (1963). En ambos casos, la imagen de la
casa como vista por la mujer que se aproxima, se alterna con la toma de la mujer aproximandose. Lo
que opera aqui es precisamente la dialéctica del punto de vista y la mirada: el sujeto ve la casa, pero lo
que provoca ansiedad es la extrafia sensacion de que la casa en si misma esta ya mirando al sujeto,
desde un punto que escapa de su propia vista y lo vuelve absolutamente indefenso.

Zizek da cuenta de que el estatus de la voz ha sido estudiado en el campo cinematografico por Michel
Chion en su nocién de “voz acusmatica”. Esta es una voz sin cuerpo ni portador, que no puede ser
atribuida a ningin sujeto y que planea en un espacio intermedio indefinible, implacable precisamente
porque no puede ser correctamente localizado. Por ello, no forma parte ni de la realidad diegética ni
del acompafiamiento sonoro. El ejemplo de Zizek proviene nuevamente del cine: en Psicosis el
problema consiste en la relaciéon de cierta voz (la voz de la madre) con un cuerpo, como si la voz
estuviera en busca de un cuerpo para ser pronunciada. Cuando la voz finalmente encuentra un
cuerpo, no es el cuerpo de la madre, sino de Norman, a quien se agarra artificialmente. En El
exorcista (William Friedkin, 1973) la voz produce el efecto del ventrilocuo, es un poder extrafio que
toma posesion de una nifia otrora angelical en sus dimensiones mds obscenas. Algo parecido sucede
en El testamento del Dr. Mabuse (Fritz Lang, 1933), en cuyo final sélo se percibe la voz grabada del
villano. La voz posee una dimensién traumatica: no es el medio sublime, etéreo para expresar la
subjetividad humana, sino un intruso extrafio, tal como Chaplin lo escenifica en El gran dictador
(1940).

La voz funciona como un “objeto auténomo parcial”, afirma Zizek, como un “drgano sin cuerpo”
(Deleuze) que coincide con la “pulsion de muerte” freudiana: ejemplos de esto se encuentran en la
sonrisa del gato de Cheshire en Alicia en el pais de la maravillas (Clyde Geronimi, Wilfred Jackson &
Hamilton Luske, 1951), en Las zapatillas rojas (1948) de Michael Powell, en la mano mévil de Peter
Sellers en Dr. Strangelove (1964) de Kubrick, en el puiio golpeador de El club de la pelea (1999) de
David Fincher o en Dead of Night (1945) de Alberto Cavalcanti, en que un desquiciado ventrilocuo da
muerte a su mufieco para luego despertar de su episodio nervioso poseido por la voz de su marioneta.
La leccién de la pelicula es que la tinica forma de huir de ese objeto auténomo parcial es convertirse
en éL

Tanto en The Pervert’s Guide to Cinema como en el libro Lacrimae Rerum (2006) Zizek reflexiona sobre el
trabajo de directores como Hitchcock, Tarkovski, Lynch y Kieslowski. En ellos Zizek explora, entre
otros temas, los conflictos entre el espacio Simbdlico y lo Real, que se articulan en la relacién entre la
realidad y la fantasia: en Vértigo (Alfred Hitchcock, 1958) detecta cdmo la realizacion de la fantasia de
Scottie, de transformar a Judy en Madelaine, consiste en un proceso de mortificacién y finalmente, se
transforma en una pesadilla (Judy se convierte en una mujer muerta). En las peliculas del Lynch,
especialmente en Carretera perdida (1997) la realidad y la fantasia aparecen mezcladas, de ahi su
inquietante y a veces incomprensible narrativa. En Solaris (1972) Tarkovski escenifica un planeta en
que los deseos se transforman en realidad incluso antes de volverse conscientes. El resultado de esta
fantasia realizada es un Real traumatico, en definitiva, una pesadilla que socava el orden de lo
Simbodlico. En Bleu (Krzysztof Kieslowski, 1993) la fantasia funciona como una distancia que permite
afrontar la realidad (el vidrio que se antepone a la camara funcionaria aqui como una fantasia
reconstruida). La importancia del cine para Zizek radica en que a través de estos juegos entre realidad
y fantasia es posible ver como lo Real — en forma de goce, alteridad, violencia, etc.— fisura las
jerarquias del orden de lo Simbodlico y revela como éste es una construccion social e ideoldgica.

http://2016.1afuga.cl/el-cine-segun-slavoj-zizek/18 2de3



De, V.. El cine segtin Slavoj Zizek . laFuga, 7, 2008, ISSN: 0718-5316.

Estos cineastas tienen en comun, ademads, cierta autonomia de la forma cinematica, que funcionaria
no sélo como aquello que articula el mensaje, sino que como el mensaje en si mismo. De esa manera,
encontramos en Hitchcock un conjunto de motivos visuales que se repiten y que son, segin Zizek,
mas fundamentales que la narrativa, por ejemplo, el motivo de la mano que sujeta a otra (en Intriga
internacional (1959), La ventana indiscreta (1954), Vértigo, Atrapar a un ladrén (1955), etc.), el
motivo de la mujer que sabe demasiado, pero que es sexualmente poco atractiva, el craneo
momificado, la casa gdtica, la espiral (esta Ultima, especialmente en Vértigo: el rizo de
Carlota/Madeleine, la escalera de la torre, la escena del abrazo de Judy/Scottie en 360° en la
habitacion del hotel y la misién, donde pasado y presente se unen).

En definitiva, Zizek remece el campo de la teoria cinematografica al mismo tiempo que la libera de su
reclusién al ambito de la mera ficcién. Desde su punto de vista, la verdad debe encontrarse en las
apariencias, de alli que el estudio del cine en la época contemporanea sea de una importancia radical.
En sus acercamientos Zizek demuestra de manera explicita su inclinacion por el cine, algo asi como
su primer amor:

Lo primero que he de decir es que la filosofia no fue mi primera opcién. Segiin una vieja tesis de
Claude Lévi-Strauss, todo fildsofo, todo tedrico, tuvo otra profesiéon en la que fracaso, y ese
fracaso marcé todo su ser. En el caso de Lévi-Strauss, su primera opcién fue convertirse en
musico. En el mio, como se puede ver claramente en mis escritos, fue el cine. Empecé cuando ya
tenia trece o catorce afios; incluso todavia recuerdo las peliculas que me fascinaron
absolutamente cuando era joven. Creo que dos dejaron una marca en mi: Psicosis de Hitchcock y
El afio pasado en Marienbad de Alain Resnais. Vi cada una por lo menos quince veces. De hecho,
me interesaba tanto la teoria del cine como su practica, ya que también tenia una camara
siper-8. Asi que la decision originaria no fue la de convertirme en filésofo; la filosofia fue una
opcion secundaria, la segunda en la lista (Daly, 2006, p. 29).

The Pervert’s Guide to Cinema es una excelente manera de ingresar a la lectura Zizekiana del séptimo
arte. A pesar de que Lacan —maxima fuente inspiradora de Zizek— no es nombrado durante el
documental, si se cita frecuentemente a Freud, pero de un modo directo y pedagdgico, en que los
ejemplos cinematograficos esclarecen la teoria. Todo lo que usted siempre quiso saber sobre Lacan y nunca
se atrevi a preguntarle a Hitchcock (2003) es una compilacién de ensayos en torno al director de Psicosis
entre los que se cuentan algunos del propio Zizek, que fluctiian entre la teoria lacaniana mas dura y
su aplicacién a la cultura popular. Lacrimae Rerum incluye lecturas mas extensas de los cuatro
directores presentados en The Pervert’s Guide to Cinema (Hitchcock, Tarkovski, Lynch y Kieslowski),
mas un capitulo dedicado al andlisis de Matrix (Andy & Lana Wachowski, 1999) y dos al ciberespacio.

Bibliografia
Daly, G. (2006). Slavoj Zizek. Arriesgar lo imposible. Conversaciones con Glyn Daly. Madrid: Trotta.

Myers, T. (s.f.). Chronology. Slavoj Zizek-Key Ideas. Recuperado
de http://www.lacan.com/zizekchroi.htm

Zizek, S. (2006). Lacrimae Rerum. Madrid: Debate.

Zizek, S. (2003). Todo lo que usted siempre quiso saber sobre Lacan y nunca se atrevié a preguntarle a
Hitchcock. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econdmica.

Como citar: De, V. (2008). El cine segin Slavoj Zizek , laFuga, 7. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/el-cine-segun-slavoj-zizek/18

http://2016.1afuga.cl/el-cine-segun-slavoj-zizek/18 3de3


http://www.lacan.com/zizekchro1.htm

	El cine según Slavoj Zizek 

