Buenos, D.. Entrevista a Eduardo Griiner . laFuga, 2, 2007, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Entrevista a Eduardo Griiner

La cultura como campo de batalla

Por Desde Buenos Aires, Ivan Pinto V.

Tags | Géneros varios | Critica cinematografica | Cultura visual- visualidad | Estética del cine |
Estética - Filosofia | Lenguaje cinematografico | Psicologia | Argentina

Quizds poco conocido por estas tierras, Eduardo Griiner, es un verdadero referente en el ambito
tedrico argentino. Profesor en las facultades de ciencias sociales y filosofia y letras de la UBA, cuenta
como curriculum no sélo haber publicado varios libros de importancia en diversas areas como la
teoria politica, teoria del arte, estudios culturales o la filosofia, si no que el ser un polémico e inquieto
ensayista que ha ayudado a mantener viva la discusién en el dmbito cultural de su pais publicando en
diversas revistas y medios especializados como El ojo mocho, Confines, Punto de vista, Diatribas,
Conjeturas, El rodaballo. Aparte de todo esto es alguien que pertenece a la vieja guardia cinéfila
habiendo dirigido la revista de critica de cine Cinégrafo durante los afios ‘80. En esta entrevista
exclusiva para lafuga, repasa varios temas relacionados con el cine, el ensayo y la problematica
cultural contemporanea.

<img src="../../../../media/fileadmin/uploads/RTEmagicC_ foto_ gruner_pag.jpg.jpg” border="0"
hspace="12" vspace="12" width="220" height="220" align="right” /> El ensayismo como politica

Ivan Pinto: Profesor, usted a ha escrito cinco libros, entre los que cuento: El ensayo, un género
culpable (Homo Sapiens, 1995) una recopilacion de ensayos que va desde fines de los 70s hasta
mediados de los 90s que abordan temas diversos relacionados con la cultura de su pais, luego en
otro libro llamado Las formas de la espada (Colihue, 1997) hace una critica a ciertas formas de la teoria
politica actual. Luego tenemos El sitio de la mirada (Norma, 2000), un libro con varios ensayos sobre
cine, pintura, historia y arte, dénde estos dos tltimos estan puestos como ejes en tensién. Luego EI
fin de las pequefias historias (Paidds, 2002), que podriamos definir en principio como una critica a los
estudios culturales pero que desde ahi usted intenta hacer una verdadera fundamentacién tedrica
rescatando las filosofias criticas de la modernidad de la mano de la teoria poscolonial y las teorias
del sistema-mundo. Y por dltimo La cosa politica (Paidds, 2004) sobre temas politicos actuales...

Eduardo Griiner: Ensayos de corte tedrico mas general, pero que parten de hechos puntuales como el
11 de septiembre, una discusiéon sobre la cuestién de la nacién en la argentina u otra sobre la
historiografia, y como pensar el tiempo en la filosofia de la historia. Es una recopilacion de ensayos
publicados en diversos medios...

L.P.: Para partir de algin lado me gustaria sefialar algunos aspectos en comiin de sus libros. Creo que
hay un par de relaciones que son insistentes dentro de los textos: la relacion entre historia y critica,
ir al rescate de la teoria marxista, la idea del ensayismo ligada a la culpabilidad y el error en la
posibilidad de poder escribir desde ahi. ;Por qué le interesa especificamente ese lugar?

E.G.: Mira, esto tiene que ver con varias cuestiones. ante todo es la convergencia entre una tradicion
intelectual del ensayo filosofico -por la que siempre me senti muy inclinado-, que viene de lecturas
muy juveniles de gente como Sartre o Merleau-Ponty, y después de la escuela de Frankfurt, pero
ademas, por supuesto que no en los temas pero si en cierto estilo de escritura y de intervencién sobre
las cuestiones historico-politicas, una gran tradicion dentro de la escritura argentina desde
Sarmiento a David Vifias. Por supuesto que también existente en toda Latinoamérica, pero yo hablo de
la especificidad Argentina del ensayo como un cierto estilo de escritura politica muy jugada, muy

http://2016.1afuga.cl/entrevista-a-eduardo-gruner/41 1des



Buenos, D.. Entrevista a Eduardo Griiner . laFuga, 2, 2007, ISSN: 0718-5316.

cuestionadora. Diria que eso es un cierto invento argentino... esa particularidad tiene que ver con el
lugar, para bien o para mal, excéntrico, de un pais que siempre estuvo mirando mas a Europa que al
resto de Latinoamérica, bueno, todo eso que ya sabemos. Pero me parece que, como bien decia
Borges, haciendo de necesidad virtud, eso ha dado la posibilidad de vincularse a la literatura europea
con una cierta distancia irénica que en el ensayo tuvo una impronta muy fuerte y a veces muy
interesante. Toda esta confusion estd en mi historia del interés por el ensayo.

A esto sumo el haber tenido que presenciar como en los tltimos veinte afios la universidad argentina,
la academia -acd y en todos lados-, ha desechado esta tradicién no como objeto de estudio si no como
estilo de escritura, como pulsion cultural, en favor de los papers academizados, eternamente frigidos,
reciclados. En la facultad de ciencias sociales, por ejemplo, tenemos esta de polémica sorda entre “los
cientistas sociales” y “los ensayistas”, como si el ensayo estuviera en otro espacio de un no saber, de
una arbitrariedad, como si alli no hubiera posibilidad de un rigor intelectual. Pasa que esa
“rigurosidad” en el ensayo casi se articula por definicién con una escritura -como diria Sartre-
“posicionada”, “situada”, una pretension cuyo objetivo ultimo no es la objetividad ni la cientificidad,
sino la toma de posicién en un debate cultural, y eso aparece desde el otro lado como arbitrario.

I.P.: En su pais, pero sobre todo en Buenos Aires, podemos decir que existe un verdadero sistema
ensayistico, un sistema de circulacién que nos hegeménico y bastante plural.

E.G.: Aca hay un sistema ensayistico mayor y hay una mayor circulacién extra-universitaria de estos
debates aunque muchos de estos ensayistas son profesores universitarios, es decir, hay un flujo
mayor entre el afuera y el adentro de manera que cuando yo me quejo lo hago desde ese lugar,
simplemente para decir que antes era mucho mayor todavia.

I.P.: Bueno, desde eso, muchos de tus textos sélo parecieran entenderse en respuesta a
otros ensayos.

E.G.: Esa es una castracién personal, si quieres llamarlo asi, soy incapaz de escribir si no pienso
contra alguien. Digo necesito ese piso de debates. Eso te lleva a escribir ensayos y no papers, a un
estilo de escritura que no va a hablar de un objeto ya constituido sino que va a tratar de constuir un
objeto, aunque finalmente eso termine en el fracaso. Me parece que esa es la diferencia politica. Una
politica de la escritura.

El cine como arte del siglo XX

I.P.: Propongo que abordemos el capitulo cine. Hay una idea que me quedé del libro El sitio de la
mirada, para ti pareciera ser un hecho fundamental que el cine haya coincidido en su creacién con el
psicoandlisis (idea que ya conociamos) y el marxismo (que es una idea que no conociamos) en el
siglo XX. ¢Por qué estableces esa relacion? ;Por qué te llama la atencidn esta convergencia?

E.G.: En ese libro hay una frase, un tanto audaz, que podria resumir de alguna manera lo que ti dices
que dices: “el cine es el punto de encuentro entre el fetichismo de la mercancia y el proceso primario”
en el sentido de Freud -el inconsciente si quieres decirlo mas rapido.

Esto es un buen ejemplo de cémo funciona el ensayo: a mi se me ocurrié esa frase y luego me tuve
que sentar a pensarla, escribir de qué se podria tratar esa frase, a tratar de reconstruir por qué se me
habia ocurrido.

Roland Barthes dice una cosa muy linda en un texto: cuando uno lee un texto cada tanto levanta la
cabeza y se queda pensando en las cosas que asocia un poco lentamente con ese texto. Si se escribiera
eso que se piensa cuando levanta la cabeza de forma distraida seria un ensayo. Bueno, a mi se me
ocurri6 esta frase, y jtuve que levantar la cabeza varias veces para ver como habia llegado a ella! Por
supuesto que esto tiene que ver con teorias, que uno después trata de articular de alguna manera. Por
un lado la relacion entre el cine y el inconsciente, o entre el cine y el psicoandlisis, aparece tan obvia
que resulta, por momentos, sospechosa y anecddtica, como ejemplo mas obvio tenemos el afio 1898:
afo de la primera proyeccién cinematografica y la publicacién de Proyecto para una psicologia para
neuréticos de Freud, que pasa por ser el texto fundacional de lo que después se llamo el psicoanalisis.

http://2016.1afuga.cl/entrevista-a-eduardo-gruner/41 2des



Buenos, D.. Entrevista a Eduardo Griiner . laFuga, 2, 2007, ISSN: 0718-5316.

Digo que la relacion es obvia, porque ¢cuantas veces hemos escuchado hacer la comparacion entre la
pelicula y el suefio? Mucho mas trivialmente atin, a Hollywood se le llama “la fabrica de los suefios”.
Entonces uno piensa: ¢dénde se puede ir a buscar esa relacién? Porque desde luego no hay en Freud
una teoria del cine, por lo demds Freud tenia un criterio estético muy anticuado, tradicional, para él el
arte era el renacimiento. Se murié en el afio 39 sin haber pisado nunca una sala de cine. Para esos
afos ya se habia estrenado Lo que el viento se llevé (Victor Fleming, 1939).

Sin embargo uno lee el capitulo VI de La interpretacién de los suefios, capitulo mas tedrico, donde Freud
explica lo que él llama el trabajo del suefio o la elaboracién onirica y explica todas las operaciones que
realiza el inconsciente para producir ese texto audiovisual, o iconico-lingiiistico que es un suefio. Ese
capitulo es todo un tratado de teoria del montaje. Las operaciones de condensacién, de
desplazamiento, inversién en los contrarios. Todas esas operaciones podrian traducirse a operaciones
equivalentes del montaje cinematografico. El raccord, el flashback, etc.

Hay otra coincidencia: muchas veces se compara, la estructura del suefio tal como la piensa Freud,
con el ideograma, el jeroglifo, es decir, este tipo de escritura que articula algo del orden de lo visual y
de lo conceptual. Bueno, Eisentein dice lo mismo respecto del montaje cinematografico. En el
ideograma chino o japonés estd el principio mismo del montaje cinematografico. Es decir, la
articulacion entre una imagen y una idea, entre una imagen y un concepto. Bueno, hay toda una serie
de coincidencias. Podriamos citar a Benjamin. De este tltimo en el famoso texto La obra de arte en la
era de su reproductibilidad técnica dénde cita explicitamente a Freud hablando del cine. Explicando
como el cine viene a hacer estallar las relaciones espacio-temporales de alguna forma como lo hace el
suefio. Comparando el cine con una forma de arte como la arquitectura que él dice que es la forma del
arte mas “arcaica”. Bien, entonces tenemos aca la dimension de lo arcaico y su conflagracién con lo
mas moderno -hasta ese momento- de la tecnologia. Es decir, ahi hay una serie de convergencias
donde la relacion entre el psicoanalisis y el cine, que ademas después de Freud ha sido muy trabajada
desde distintas perspectivas -mucho mas en los tltimos 20-30 afios- donde la relacion entre el
psicoandlisis y el cine aparece muy clara.

¢Como se cuela el marxismo aca? Por la cuestién, quizds menos obvia, pero que a mi me parece muy
clara, que es esa suerte de fatalidad o pecado de origen de una forma estética como el cine: el de
haber, necesariamente nacido ligado a la técnica. Y, claro, a todo lo que eso duplica en el desarrollo de
la economia de la modernidad, es decir, el capitalismo. Por supuesto que tiene ahi un lugar una
especificidad y de una autonomia -relativa, pero muy grande-, en el sentido que es una forma
estética que no se parece absolutamente a nada y que parece haber nacido de la noche a la mafiana
como una especie de “shock para los sentidos”, como diria Benjamin, pero que, inmediatemente, por
el poder del alcance de masas, adquirié un lugar privilegiado en la industria cultural.

De todos los productos culturales, por lo menos hasta que aparecio la television -aunque la television
en si misma no es un producto cultural, uno podria decir que son “los contenidos” de la television los
que son productos culturales, y que no han producido una ruptura cualitativa con el lenguaje del
cine-, el cine rapidamente tuvo este lugar privilegiado en esa produccion de mercancias de la
industria cultural.

La convergencia entre estas dos cosas es sumamente interesante por que uno podria decir por un lado
: es el lenguaje que mejor se presta para esta transformacién en mercancia, para una complicidad con
el discurso ideolégico dominante, hegemonico, etc. Por otro lado por esta vinculacién muy estrecha
con el subconciente, al mismo tiempo y por esas mismas razones, es el lenguaje estético que en
mejores condiciones esta de hacer la critica objetiva, la “deconstrucciéon” de esta condicién de
mercancia, en el sentido mas amplio posible del término. No solamente que se compra o se venda si
no por su propia légica interna. De todos modos sigo pensando que es la forma de arte mas
representativa de la modernidad.

Ahora, voy a otra dificultad de tu pregunta. Me dices, “fue el arte del siglo XX”. Quiero aclararte que
no hay ninguna nostalgia en esto. Pero si constato que la posibilidad de este conflicto interno del
propio lenguaje del cine que habldbamos recien ha logrado ser muy neutralizado. Por supuesto que
esto tiene que ver con factores externos al lenguaje cinematografico. Externos, pero no tanto, por que
ya dijimos que este lenguaje se presta muy facilmente para la mercantilizacién, pero, como fenémeno
fundamental, podriamos decir que es un fenémeno que se ha neutralizado. Salvo los casos marginales

http://2016.1afuga.cl/entrevista-a-eduardo-gruner/41 3des



Buenos, D.. Entrevista a Eduardo Griiner . laFuga, 2, 2007, ISSN: 0718-5316.

que todos conocemos, que son muchos. Sobre los cuales se ha generado, asi como vos hablablas del
sistema ensayistico, un sistema de la marginalidad cinematogréfica, del “independentismo”
cinematografico. Esto es un sintoma de cémo un conflicto externo al propio lenguaje cinematografico
logré que hoy el cine sea visto como “otra cosa”. Con ciertos permisos, para plantear cosas mas
menos dramdticas o controversiales, pero el lenguaje dominante es uno sélo. Bueno, en ese sentido
provocativamente, yo tomaba algo de un critico de cine que dice “el cine como tal se termind
en 1975”.

I.P.: 1975. Usted marca esa fecha también como el afio de la pérdida de vista de Sartre. Es decir,
pareciera que el ‘75 fuese un afio de escision. En todo caso la idea también es del propio cine. El
mismo cine posterior al ‘75 ha jugado con la idea pretérita de si mismo. El caso de Wenders, por dar
un ejemplo, es el de un cineasta que estd pensando en pretérito, pensemos en El estado de las
cosas (Wim Wenders, 1982).

E.G.: Y las posteriores mds auln, la referencia a los dngeles pareciera estar hablando de algin paraiso
perdido irrecuperable del origen. No sé, no me parece interesante ese punto de vista de la nostalgia de
ese origen. Es mas interesante debatir qué hacer con lo que tenemos...

Lugares y lindes de la teoria

L.P.: En tu libro asumes esta “muerte de la cinefilia”, pero desde ahi te preguntas “;que teoria hace
posible esto?”.

E.G.: Bueno y ahi, como estrategia, algo bastante dificil de explicar. Por que personalmente, yo, creo
que habria que adoptar una posicién Benjaminiana entre lo aparentemente anacrénico y lo mas
actual. Por un lado no puedo negar lo que hay. Pero me parece que la peor de las posiciones es adoptar
una posicion “actualista”. Y ahi fue que me interesé rescatar algunos referentes tedricos “olvidados”
que pueden ser tanto el marxismo como la tragedia griega. Por supuesto, no me gusta acartonarme ni
que me definan. Pero sin duda que, mas alla de todos sus errores, el marxismo seguira siendo la
teoria critica del capitalismo. Mientras el capitalismo exista, seguird existiendo el marxismo. Claro
que no es lo Unico que hay. No me importan tanto los nombres a los que uno pueda recurrir, como
cierta vocacién de mantener ese espiritu, ver la cultura como un campo de batalla que no esta
decidido de antemano, que no nos quedemos con la certeza de los sentidos congelados. Otra vez el
ensayo: la construccion hipotetica del objeto en vez de seguir hablando de objetos que ya damos
por terminados.

I.P.: Tenemos entonces al cine como objeto de convergencia. Parece ser un objeto que te produce
interés, le dedicaste un libro casi entero, y aparte dirigiste una revista de cine. ¢Sera justamente por
esa convergencia que se da en el cine? ; O por qué la unica forma de leerlo es de esa forma
convergente? La tuya es una teoria que estd constantemente refiriendo a otros lugares. Hay un
concepto del que hablas en tu otro libro que tiene relacion con esto, es el concepto de “linde” que
propones para reemplazar el de “limite”. Y que resume mucho el lugar que le das a la teoria. Hay
aqui toda una postulacion. El texto (y el cine) no esta fuera de la historia y de ahi que sea un campo
de batalla. Esa no es una preocupacién del textualismo actual.

E.G.: No, claro. Por que de los ‘70 para ac4, y yo he pasado por ahi, nos hemos acostumbrado a lo que
convencionalmente en otras epocas se habria llamado la “critica interna”, es decir el estructuralismo,
post estructuralismo, etc. Esas corrientes nos enseifiaron a leer, a poner entre parentesis todo tipo de
reduccionismo sociologista, psicologista, politico, etc. Y a darle valor de objeto singular al texto, a las
palabras, a las imagenes. Pero eso terminé jugando de manera un poco fetichista -en el sentido de la
légica de la parte por el todo. Y una vez que ya se pasé por ese lugar -esto no se podria haber hecho
antes-, la idea es volver a pensar estos lindes. “Linde” como zona de contacto que esta en una
redefinicién permanente. Y si te ubicas en ese lugar mientras se estd redefiniendo, es una tercera
cosa, diferente en si misma de las otras dos. Es una zona de nadie. Donde ya no hay pertenencia
exclusiva a los terrenos claramente definidos. Pero es desde ese lugar desde dénde las cosas se
pueden decir de otra manera.

http://2016.1afuga.cl/entrevista-a-eduardo-gruner/41 4 des



Buenos, D.. Entrevista a Eduardo Griiner . laFuga, 2, 2007, ISSN: 0718-5316.

Como citar: Buenos, D. (2007). Entrevista a Eduardo Griiner , laFuga, 2. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/entrevista-a-eduardo-gruner/41

http://2016.1afuga.cl/entrevista-a-eduardo-gruner/41 5des



	Entrevista a Eduardo Grüner 
	La cultura como campo de batalla


