
González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 1 de 11

Espacio, cuerpo y memoria

Análisis de Memoria (2021) desde la perspectiva sonora de Lucrecia Martel

Por Alejandro González-Degetau

Director: Apichatpong Weerasethakul
Año: 2021
País: Colombia

Tags | Cine latinoamericano | Cine multisensorial | Memoria | Sonido | Ensayo | Colombia |
Tailandia

Magíster en Filosofía en King’s College London. Impartió cursos de Introducción y Filosofía del Arte en la Universidad San Sebastián.

Actualmente se desempeña como mediador de lectura.

Vemos la cortina de una habitación en tinieblas durante casi un minuto. En eso irrumpe una
detonación de disparo, y distinguimos la silueta de alguien que, tras el sobresalto, queda al borde de
la cama, a medio levantarse. Cuando la figura decide ponerse en pie, la cámara empieza a girar
lentamente, y es entonces cuando la penumbra de la pieza se funde por completo con la oscuridad de
la sala de cine. Los contornos espaciales se han difuminado; ya no estamos frente a una película, ahora
nos encontramos inmersos dentro de ella. De esta forma se nos introduce a Jessica Holland (Tilda
Swinton), la protagonista de Memoria (Apichatpong Weerasethakul, 2021), y experimentamos junto a
ella la ambigua sensación de quien se levanta en mitad de la noche; una suerte de desorientación y
reconocimiento, en donde la vista pierde su primacía diurna y se despiertan otros sentidos,
principalmente el tacto y el oído. En esa atmósfera de sombras y quietud, el más mínimo ruido
adquiere un protagonismo inusitado, desde el tenue movimiento de las aves en su jaula hasta las
alarmas estridentes de los autos. Los sonidos ambientales –la puerta al deslizarse, el roce de la silla
contra el suelo–, se magnifican y nos abren acceso a un mundo donde la respiración irregular de
Jessica se confunde con la nuestra.

Con brillante sutileza, el director Apichatpong Weerasethakul nos sumerge en una vivencia
audio-visual en la que los sonidos ocupan un papel central, que trasciende las fronteras de la imagen.
El sonido ambiental figura en los créditos iniciales y finales, y constituye el corazón de la trama. De
ahí que, si bien Tilda Swinton se refiere a Memoria como una película de misterio 1 quizá el género
más preciso sería el de “thriller acústico”, pues el misterio por resolver no consiste en una imagen
(que suele revelarnos la identidad del asesino), sino en el origen de un ruido recurrente: el disparo
inicial que despertó a Jessica y que no la dejará dormir por las noches ni concentrarse durante el día.
Por eso deberá acudir a Hernán (Juan Pablo Urrego), un ingeniero de sonido, quien hace las veces de
insólito detective en una investigación que nos adentra por las calles de Colombia y, como se desvela
más adelante, también por las selvas del insomnio, el recuerdo y el trauma colectivo 2 .

Memoria, sin embargo, no es en ningún caso una película susceptible de ser categorizada en los 
géneros tradicionales de Hollywood. Mientras la veía, recordé algunas ideas planteadas por Lucrecia 
Martel acerca de la naturaleza del sonido y la narración cinematográfica 3 las cuales me parecen 
singularmente adecuadas para analizar esta obra. Primero, la importancia del sonido como el único 
elemento fílmico que toca físicamente a la audiencia. Esto se pone de relieve en Memoria cuyo sonido 
diegético figura prominentemente a lo largo de la película permitiendo un mayor involucramiento 
corporal por parte de los espectadores. Vinculado al punto anterior, Martel aboga por la exploración 
de esquemas narrativos distintos al modelo clásico del conflicto central y la estructura de tres actos. 
La secuencia de acontecimientos en Memoria no obedece al despliegue de un arco dramático, sino a



González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 2 de 11

una organización espacio-temporal que está en función del sonido y que privilegia el instante
presente. Finalmente, Martel enfatiza la arbitrariedad que subyace a todo relato histórico y la
consiguiente posibilidad de construir la historia de una nación desde criterios ajenos a la linealidad
cronológica (por ejemplo, desde criterios emotivos), y si bien Memoria no pretende narrar la historia
de Colombia, sí retrata la memoria de un territorio –su pasado y su presente– desde la subjetividad
corporal de la actriz/protagonista y del director.

A lo largo de este artículo, me apoyaré en la perspectiva sonora de Martel para analizar cómo Memoria
articula las nociones de espacio, cuerpo y memoria. En primer lugar, abordaré el espacio generado
entre la audiencia y la pantalla desde la imagen marteliana de la sala de cine como ‘volumen sonoro’.
A continuación, desarrollaré algunas implicancias de dicha metáfora para sugerir cómo la
corporalidad de los espectadores se llega a “fundir” con la materia fílmica. Por último, argumentaré
que la memoria en esta película posee un carácter social que opera por la contigüidad física de un
territorio compartido. Mi intención es mostrar que los mecanismos empleados por Apichatpong
Weerasethakul en este film contribuyen a edificar un espacio sensorial donde interactúan diversos
cuerpos (humanos y no humanos, diegéticos y extradiegéticos), los cuales son portadores de
temporalidades heterogéneas, que se reúnen por medio del sonido y participan de una
memoria comunitaria.

 

La sala de cine como una piscina sonora

Actualmente hay muchas maneras de ver una película: en la privacidad de un departamento o en el
transporte público, con auriculares o sin ellos, en el celular o en las múltiples pestañas de un
computador… Cada soporte técnico, tipo de pantalla y sistema de sonido configuran una experiencia
distinta de la misma obra. Memoria es, en este respecto, una película para oír-ver en una sala de cine,
sin posibilidad de acelerar la imagen o disminuir el volumen. El film de Apichatpong Weerasethakul
se presta particularmente bien para vivir la inmersión acústica señalada por Martel, quien compara la
sala de cine con una piscina de aire en la que se halla sumergida la audiencia. La pantalla constituye
la cara luminosa de un espacio cúbico (la superficie de la piscina) donde las ondas sonoras envuelven,
golpean y quedan reverberando dentro del cuerpo de los espectadores. Dicho impacto se potencia en
la sala de cine, la cual está diseñada no solamente como una caja oscura (cuyas imágenes no
compiten con otras del exterior), sino, además, como una caja de resonancia que modula y amplifica
los sonidos sin permitir que la audiencia atenúe sus efectos a voluntad.

En palabras de Martel, “el sonido en el cine es lo inevitable”, pues “si vemos algo que nos
impresiona, podemos cerrar los ojos, pero no tenemos un párpado para el oído 4 no tenemos un
obturador para el oído” (CLIC Villa Crespo 2019). 5 . Nada puede preparar a la audiencia para un
sonido repentino que irrumpe sin anunciar su llegada y que no procede de ninguna parte
identificable. De tal naturaleza es el disparo que asalta continuamente a Jessica. Se trata de un sonido
acusmático, es decir, uno que se oye, pero cuyo origen no se ve (Chion 1994: 32). Si los espectadores
quisieran protegerse contra ese sonido, podrían ponerse tapones de oído antes de entrar a la sala de
cine, pero Jessica no dispone de esa opción. Aunque la película nunca lo menciona de forma explícita,
la protagonista padece de un trastorno de sueño llamado “síndrome de la cabeza explosiva” que
genera alucinaciones auditivas breves, pero fuertes. Acompañar a Jessica mientras lidia con este
problema, escuchar lo que ella escucha, refuerza nuestra condición permanente de audiencia; todo el
tiempo estamos recibiendo vibraciones, como esponjas a merced de la humedad, o mejor, como
antenas. Las ondas acústicas están siempre ahí en nuestro entorno cotidiano, pues con excepción de
la profundidad marina y la inmensidad espacial, el silencio total no se da en la naturaleza, se trata de
un invento tan artificioso como el sonido cinematográfico; un fenómeno que se produce cuando el
sonidista deja vacía una banda sonora, o cuando el espectador acciona los botones de
“pausar/silenciar.” 6

Si se silencia Memoria, no solamente resulta imposible comprender el problema de Jessica (el proceso 
de identificación con el personaje se lleva a cabo desde el oído más que desde la mirada), sino que se 
vuelve muy difícil interpretar el sentido de los acontecimientos del film. A nivel visual, este abunda 
en planos secuencia con un restringido movimiento de cámara que privilegia los planos generales y 
las tomas de establecimiento. Sin embargo, la transición entre tales escenas no está motivada por una



González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 3 de 11

secuencia causal de acciones y efectos. Más bien parece estar en función de exhibir diversos
ambientes exteriores e interiores como si fueran parte de un museo que colecciona sonidos o un
recorrido a través de paisajes sonoros (soundscapes). Los múltiples espacios (invernadero,
estacionamiento, hospital, patio, calle, pasillo, restaurante, auditorio, estudio de grabación…) alojan
cuerpos naturales y artificiales cuyo roce va generando pisadas, alarmas, zumbidos, lluvias, melodías,
conversaciones… A su vez, dichas articulaciones sonoras van configurando lejanías y cercanías que
trascienden los límites de la pantalla construyendo un espacio común a personajes y espectadores.

Existen diversas formas de ensamblar lo que Martel llama el “volumen temporal-sonoro” (es decir,
la película) con la “caja de partículas” que es la sala de cine. En Memoria este proceso se lleva a cabo
mediante una doble estrategia: por una parte, la recurrente representación de espacios
arquitectónicos con cámara fija, plano general y profundidad de campo, y por otra, el uso de sonido
diegético ambiental y planos secuencia. Como se señaló anteriormente, Memoria constituye un
muestrario de lugares –vacíos y concurridos, abiertos y cerrados–, en donde se antepone el espacio a
la acción. El foco está puesto en los ambientes (pisos, pasillos, escaleras, balcones, umbrales,
techos…) más que en las actividades allí desarrolladas. La cámara se sitúa siempre a cierta distancia
sin intervenir activamente. La gran mayoría de los planos son generales y de establecimiento, con
muy pocos planos medios y prácticamente ningún primer plano. 7 Salvo contadas excepciones, la
cámara no recorre los espacios ni ofrece planos subjetivos. 8 De este modo, la cámara no se identifica
con los ojos de Jessica, sino con los de la audiencia que permanece sentada como asistiendo a una
obra de teatro. Esta impresión se refuerza gracias a la profundidad de campo que le permite a los
espectadores mayor libertad de dirigir la mirada hacia distintos puntos y también le ofrece una mayor
diversidad de estímulos acústicos. Por medio de estos recursos, la cámara construye un espacio que se
extiende delante de la audiencia, y cuyos bordes se conectan con los de la sala de cine gracias al
sonido ambiental y a la duración de los planos.

De acuerdo a Philippa Lovatt, en el cine de Weerasethakul el sonido ambiental es a menudo tan
dominante que “desmantela nuestra dependencia en lo verbal o lo lingüístico para entender lo que
está ocurriendo en la narrativa, y en lugar de eso, fomenta (o más bien insiste en) un compromiso
corporizado (embodied) y fenomenológico con la escena” (2013: 62, mi traducción). Esto se aplica de
modo acentuado en el último largometraje del director tailandés, donde los diálogos son escasos, las
esperas se prolongan sin resolución y la trama general de la película está perforada con
ambigüedades. Fuera de la escena de los refrigeradores, no sabemos con claridad qué busca Jessica en
ese lugar, cómo llegó ahí o cuáles son sus proyecciones. Dado que el foco no está puesto en el arco
dramático de la protagonista, sino en la relación sensoperceptiva con su entorno, esto instala a la
audiencia en un presente sin expectativas.

 

Memoria como un entrecruce de corporeidades 

Por medio de la fisicalidad del sonido ambiental, el cuerpo de Memoria se roza con los cuerpos de la 
audiencia. De acuerdo a Lukasz Mankowski, el diseño sonoro establece “un diálogo entre la sustancia 
de la película y nuestra perspectiva (2022).” Si bien en términos narrativos, es posible distinguir 
entre un sonido diegético (aquel que pertenece al universo ficcional de la película) de un sonido 
extradiegético (aquel que no pertenece a ese universo), en términos físicos resulta más difícil 
discernir entre un sonido que está “dentro” de la película y un sonido que está “fuera” de ella. 
Ciertamente, hay sonidos confinados a la sala de cine, pues son incapaces de atravesar la pantalla (el 
estornudo de un espectador, por ejemplo). Sin embargo, todo lo que se escucha al interior de la 
película resuena en la sala de cine con la misma intensidad y frecuencia. En Memoria, la cámara fija y 
el plano general acentúan el umbral de separación entre el mundo de Jessica y el mundo de la 
audiencia, pero tal frontera es abolida por el sonido. Como dice R.M. Schafer (2009), “nos 
encontramos siempre en el borde del espacio visual, mirando hacia adentro del mismo con nuestros 
ojos, pero siempre nos encontramos en el centro del espacio auditivo, oyendo hacia afuera con el 
oído.” Esto se ilustra bastante bien en la escena en donde un grupo de personas está esperando al 
alero de un edificio mientras al fondo llueve en la explanada. La silueta oscura de los personajes se 
recorta delante de la audiencia a modo de una fila más en la sala de cine. En lo referente al espacio 
visual, los espectadores se ubican detrás de los personajes y están irremediablemente separados de 
ellos. En lo referente al espacio auditivo, en cambio, están compartiendo el mismo espacio en virtud



González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 4 de 11

del sonido de tormenta que envuelve en 360º a todos los cuerpos por igual. El techo de la sala de cine
se funde con el techo negro mostrado en la película; ambos resguardando a personajes y espectadores
de la lluvia, mientras su incesante golpeteo articula una sensación común.

 

La inmersión lograda por el sonido refuerza un mayor anclaje en el espacio y el tiempo; la conciencia
de “estar ahí” en ese instante. Martel denuncia aquellas películas cuya estructura temporal te
proyecta siempre hacia adelante, desde la expectativa de “lo que va a ocurrir después” hasta su
efectivo cumplimiento; un encadenamiento causal y progresivo en donde los planos se disponen
estratégicamente en función de empujar el avance de la narrativa. 9 No es el caso de Memoria. Ahí
cada plano se asienta en su cautivante –y también soporífera- 10 extensión. En esta película, la
duración promedio de un plano es de 1 minuto 20 segundos, y hay planos secuencia sin movimiento
de cámara que llegan a durar hasta 10 minutos. 11  En esos lapsos, se agudiza la percepción que el
espectador posee de su propio cuerpo, pues se le deja más a su cuidado; está siendo menos controlado
por el montaje, el movimiento de cámara, el sonido extradiegético y la acción dramática; mecanismos
que tradicionalmente dirigen la mirada y los sentimientos de la audiencia en olvido de su propia
corporeidad. Además, considerando que la velocidad de procesamiento del cuerpo es mucho más baja
que la de la mente, los cuadros estáticos o de ritmo lento permiten un mayor involucramiento
corporal-somático (Borovaya 2024: 29).

En una de las escenas iniciales de Memoria, la protagonista vela por espacio de dos minutos el sueño
de su hermana hospitalizada, y cerca del final, en un gesto muy parecido, Jessica contempla a Hernán
dormir durante casi siete minutos continuos, con muy pocos cortes y nada de acción. Ambos planos,
tanto el primero filmado en interior como el segundo en exterior, son fijos y presentan una clara
ausencia de movimiento interno, en ellos los personajes permanecen casi inmóviles y la sensación de
duración se alcanza a través del sonido. 12 En la escena del hospital, esto se consigue mediante el
susurro casi imperceptible del viento moviendo a los árboles y por el penetrante crujido de la silla
cuando Jessica apoya más su cuerpo, así como por el movimiento distante que está teniendo lugar en
fuera de campo en los pasillos del edificio y en la calle. En la escena de la selva, lo que nos permite
percibir que el tiempo está fluyendo es el incesante murmullo del arroyo, junto a la polifonía de
insectos y de aves. En ambos escenarios, gracias a la sonorización del espacio, la audiencia puede
constatar que no está frente a imágenes congeladas, sino habitando un intervalo común de espera,
donde no queda más remedio que acompañar a la protagonista en su vigilia o unirse al otro personaje
en el sueño. Ambas posibilidades se realizan desde el propio cuerpo del espectador en un tiempo que
privilegia el instante presente, pues suspende la ansiedad de la acción futura; uno simplemente
espera junto a los personajes, sin necesariamente esperar que pase algo. 

En otras ocasiones, somos testigos auditivos. No vemos inicialmente el origen del sonido, pero sí sus
efectos. Percibimos cómo afecta a otros cuerpos; cómo les golpea, estremece y paraliza. Por ejemplo,
primero se escucha un disparo en la calle, luego se muestra la reacción de los peatones, (uno de ellos
se arroja inmediatamente al piso) y sólo después la cámara corta a la imagen del neumático
reventado. O durante casi dos minutos escuchamos piano, violoncelo, guitarra y batería, pero con los
instrumentos en fuera de campo. Lo que aparece en el cuadro son los rostros de quienes, como
nosotros, están escuchando la música en ese instante compartido. Este énfasis por “ver juntos aquello
que suena” se acentúa durante el diálogo entre Jessica y Hernán que tiene lugar en la sala de
grabación. La sola puesta en escena ya “visibiliza” el sonido, pues exhibe un ambiente especialmente
acondicionado (como la sala de cine) con dispositivos de registro y reproducción que favorecen una
determinada experiencia acústica, mediante el aislamiento de los ruidos exteriores y la concentración
hacia un determinado repertorio sonoro. Frente al tablero de sonido y las pistas con efectos
especiales, al espectador se le invita a participar en la misma operación que están efectuando los
personajes: la de exclusivamente escuchar con atención.

 

Desde luego, la única forma de visualizar el sonido es espacial, por ejemplo, en la forma de ondas que 
aparecen en el espectrógrafo. De ahí los intentos de Jessica por describir el timbre del ruido 
misterioso en términos físicos y corporales, como “una bola enorme de concreto que cae en fondo de 
metal rodeada de agua de mar” o “un retumbar proveniente de las entrañas de la tierra”. Ella insiste



González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 5 de 11

en que se trata de un sonido “terroso” (earthy), y ese matiz resulta muy significativo. Memoria posee
un firme carácter telúrico, y esto se puede apreciar en varias acciones a lo largo de la película: en la
máquina excavadora horadando el corazón de la montaña, en el trabajo forense de la arqueóloga, en
el monitoreo de los temblores, en el hombre que se arroja al suelo tras escuchar la detonación y en el
hombre recostado a la orilla de la quebrada. A partir de una roca, este último personaje es capaz de
extraer historias de eventos ocurridos hace mucho tiempo, pues “los árboles, las piedras, el
cemento… absorben todo”, las vibraciones quedan alojadas en sus cuerpos y constituyen una forma
de memoria. Esto nos lleva a comentar la configuración narrativa de Memoria, la cual no se construye
a modo de un arco dramático convencional, sino a partir de una sedimentación de diversas
experiencias corporales.

 

La experiencia de oír-ver Memoria se puede concebir como un entrecruce de múltiples corporeidades;
un campo de resonancia en donde interactúan los cuerpos de sus realizadores, protagonistas y
espectadores, 13 cada uno de los cuales es portador de recuerdos-vibraciones que entran en conexión
con los demás. De ahí, si efectivamente las películas “cambian” cada vez que se exhiben frente a un
público diferente, esto se cumple especialmente en Memoria en atención a las propiedades sonoras
antes señaladas y a la inclusión corporal de sus espectadores. Lo que cambia no es meramente la
interpretación que cada espectador puede proponer respecto de la película, sino la disposición
corporal, acústica y mnemónica de cada contexto en donde la película se exhibe. En entrevista con
Tilda Swinton, Apichatpong Weerasethakul contrasta la experiencia de haber presentado la película
durante la pandemia (sin público presente) con el visionado que tuvo lugar en Cannes, y luego
Swinton agrega “y con esta audiencia” refiriéndose a los asistentes del Lincoln Center. “I feel the
energy”, dice el director, “it’s about being together” (Film at Lincoln Center 2021b). Dicha energía se
refiere a una atmósfera común que se consigue mediante la construcción sonora del espacio y su
impacto en las corporalidades presentes. En palabras de Laura Marks, “la misma circulación de una
película entre diferentes espectadores es como una serie de contactos de piel que deja rastros
mutuos” (2000: xii). Esto también se aplica si consideramos la imagen marteliana de los espectadores
sumergidos en una masa de aire (la sala de cine), como si estuvieran al interior de una piscina, cada
visionado de Memoria difiere dependiendo del espacio físico en el cual sus ondas se propagan y de los
cuerpos contenidos en ese espacio.

Esta diferencia no es puramente física (dimensión, profundidad, densidad), sino también psicológica.
“Lo que cada uno oye a partir de una misma masa sonora está relacionado con su personalidad y su
estado de ánimo” (Christofoletti 2020: 39), y en el caso de Memoria, se vincula especialmente a la
experiencia y a los recuerdos de cada individuo. En este sentido, la escena del neumático reventado
–aparentemente superflua para el avance de la trama– resulta crucial. Cuando se escucha la
detonación en la calle, un hombre se arroja instintivamente al suelo, permanece ahí por unos
instantes, luego se levanta y echa a correr ante la mirada atónita y conmovida de los demás
transeúntes. En esta sencilla secuencia de eventos queda al descubierto un gesto político. Se insinúa
que ese personaje confundió el reventar del neumático con un disparo de arma, activando sensaciones
de amenaza y alerta. El sonido, como cualquier percepción, se decodifica desde experiencias previas.
Una misma detonación, señala Weerasethakul, puede ser interpretada como procedente de un tiroteo
o de unos fuegos artificiales (Film at Lincoln Center, 2021a). De hecho, la escena del neumático forma
parte de una experiencia vivida por él en Tailandia, y la detonación que escucha Jessica está inspirada
en las propias alucinaciones auditivas del director. La escena de Jessica y Hernán en la sala de sonido
refleja a su vez la conversación que tuvo Weerasethakul con su diseñador de sonido, Akritchalerm
Kalayanamitr, quien reconoce que la detonación principal de la película fue el sonido más difícil de
lograr, pues “es como componer precisamente desde la cabeza de otra persona, y no hay referencias
de sonido para las cabezas de otras personas” (Mankowski 2022).

Nuevamente, las reflexiones de Martel se muestran particularmente apropiadas para analizar el 
largometraje de Weerasethakul. De acuerdo con la realizadora argentina, el cine es una forma de 
trascender la soledad del cuerpo, pues nos permite ponernos en el lugar del otro, siendo el sonido la 
mejor manera de compartir la percepción de alguien (Christofoletti 2020: 59-60). La construcción 
sonora de Memoria está al servicio de conectar, en la medida de lo posible, percepciones y 
experiencias de suyo inconmensurables y, hasta cierto punto, incomunicables. No tenemos el mismo 
cuerpo, ni resonamos en la misma frecuencia, pero esta película te permite “ser consciente de tu

https://mubi.com/en/notebook/posts/author/761


González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 6 de 11

propia vibración interna, del dolor o felicidad interior” (Film at Lincoln Center, 2021a), y lo consigue
mediante un proceso de identificación o empatía sensorial hacia la protagonista. Habitualmente, en el
cine hollywoodense, este proceso se lleva a cabo mediante el uso de planos subjetivos que nos
introducen al punto de vista de los personajes. Sin embargo, como se señaló anteriormente, la cámara
en Memoria no ofrece la perspectiva visual de Jessica, sino lo que Chion llama el “punto de escucha”
(desde dónde se oye). Cada vez que oímos el disparo, lo hacemos desde la cabeza de la protagonista y
simultáneamente ese sonido queda reverberando dentro de la nuestra. Además, si trazamos una
genealogía sonora, ese estímulo se remonta a los recuerdos personales del director y a su propio
síndrome de la cabeza explosiva, lo cual nos lleva, finalmente, a comentar el título de la película y su
relación con la narración biográfica e histórica.

 

El carácter social de la memoria

La memoria es un tema recurrente en las obras de Weerasethakul, y en este caso, constituye el foco
central. Para empezar, la película despliega distintas metáforas de la memoria como sistema de
“almacenaje”, como medio de atesorar lo fugaz. Esta idea se materializa en los contenedores de
refrigeración para orquídeas, en los cuales “el tiempo se detiene.” También está presente en las
alusiones a elementos que expiran (como la tarjeta del bus o la cuenta del banco), en los sueños que
se cuentan y se olvidan (como la pesadilla de la hermana de Jessica), en la decadencia de la que habla
el poema recitado por Jessica, y sobre todo, en el singular poder ejercido por el “segundo Hernán”
(Elkin Diaz). Este personaje, al modo del Funes borgeano, es incapaz de olvido, pues todo
acontecimiento queda registrado en él, como si su cuerpo fuera un disco duro. No hay una
discriminación acerca de cuáles eventos vale la pena recordar y cuáles olvidar, así como las esponjas
tampoco eligen las gotas que van a absorber. Por eso, Hernán se muestra reacio a salir de su pueblo y
experimentar vivencias nuevas. Trata de limitar lo que ve, pues según nos dice: “ya hay muchas
historias.” En esta actitud se percibe una suerte de ecología de la memoria que, en primer lugar, está
al servicio de su propia salud. “Las experiencias son dañinas,” denuncia Hernán, “hacen que la
tormenta de mi memoria se vuelva más dañina”. Esto se relaciona con lo señalado por Mary
Caruthers: “el gran vicio de la memoria no es el olvido, sino el desorden” (2008: 82). 

La memoria es, ciertamente, una forma de orden. Hay, sin embargo, múltiples formas de ordenar
hechos pasados. En la tradición occidental, probablemente, la metáfora espacial más recurrida sea la
de la flecha del tiempo, es decir, la secuencia lineal y progresiva de pasado-presente-futuro, en la
cual, el pasado se encuentra “detrás” y el futuro se abre “hacia delante”. Considerar dicho esquema
como el único posible para representar el devenir histórico es, para Martel, un error ideológico. Ella
recuerda que existen otras formas de ordenar la temporalidad. Por ejemplo, en las comunidades
aymaras, la flecha del tiempo se invierte: uno camina de espaldas hacia el futuro (la incerteza de lo
que no se ve), mientras el pasado va quedando por delante (la experiencia de lo vivido). Martel
propone otra metáfora espacial como alternativa: concebir los diversos hechos históricos no en una
línea recta, sino como partículas de purpurina dispersas y suspendidas en un medio líquido. En ese
modelo, cualquier tipo de unión entre puntos, es decir, cualquier cronología, se refleja como
arbitraria. De acuerdo con la realizadora argentina, cuando reconstruimos eventos pasados,
organizamos el montaje de nuestra memoria de forma no lineal (con una gran cantidad de elipsis) y
desde criterios subjetivos (le asignamos gran importancia a ciertos momentos, a la vez que omitimos
otros). Este es el tipo de reconstrucción que se da al interior de Memoria por parte de su protagonista
Jessica y de su director Apichatpong Weerasethakul.

La película es lineal en su montaje, al menos en lo que respecta a su estructura general. 
Weerasethakul señala que tiene una secuencia lineal ABC y Swinton incluso la describe como una 
flecha (Film at Lincoln Center 2021b). Comienza in media res, pero carece de flashbacks y flashforwards, 
y presenta dos secciones consecutivas claramente diferenciadas: primero una parte urbana en Bogotá 
y después una parte rural a las riberas de un arroyo. Cada sección está marcada por la presencia de un 
personaje llamado Hernán: el ingeniero de sonido y el pescador, respectivamente. En su estudio de 
grabación, el primer Hernán ayuda a Jessica a reproducir el ruido que solo ella escucha. Con el 
segundo Hernán, en cambio, Jessica tiene una conversación que la lleva a recordar sucesos que ella 
nunca vivió. Esto parece sugerir una transición desde las preocupaciones iniciales de la protagonista, 
las cuales son estrictamente individuales, hacia la apertura de un horizonte colectivo: los sonidos,



González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 7 de 11

cuerpos y vidas de otros. Dicha progresión se refleja en el contraste espacial entre la primera y última
escena de la película. Esta comienza al interior de la pieza oscura de Jessica (metonimia de lo íntimo,
doméstico, privado) y culmina con tomas panorámicas de montañas y nubes (imagen de lo exterior,
abierto, público), donde se dan cita el zumbido de los insectos, el retumbar de los truenos y las voces
de un programa radial. Se trata de un arco que conecta la experiencia personal de Jessica con la
experiencia comunitaria de los vivientes –humanos o no– que han habitado el mismo suelo que ella.
14  

La linealidad en Memoria, sin embargo, es superficial en el sentido más físico de la expresión: yace en
la superficie de la obra. Como se ha señalado antes, las escenas no están motivadas por una
causalidad dramática; algunas de ellas, incluso, parecen completamente aisladas de cualquier curso
de acción. Esto ocurre porque la película no se articula solamente desde un vector horizontal que
avanza –de izquierda a derecha– desde el pasado hacia el futuro, sino más bien desde un eje vertical,
a modo de construcción-excavación en varios niveles. Hay una estratificación, una sedimentación de
recuerdos. Tomando una idea de Didi-Huberman (2023), en el suelo que transita Jessica o en la piedra
que recoge Hernán, resuena la vibración de múltiples pasados. 15 Así como el sonido es emitido desde
ciertos objetos y se propaga en ondas tridimensionales hasta entrar en contacto con otros cuerpos,
algo análogo ocurre con la memoria contenida en las cosas. Como señala Laura Marks, “los objetos no
son inertes y mudos, sino que cuentan historias y describen trayectorias” (2000: 80). Dichas
trayectorias no siempre respetan el orden establecido por la flecha del tiempo de la que habla Martel.

Cerca del final de la película, se muestra un bulto que a simple vista asemeja a una piedra selvática,
pero que resulta ser una especie de nave espacial, la cual produce en su despegue el mismo sonido
que escucha Jessica. Nuevamente, la irrupción sonora –como el estallido del neumático tratado
anteriormente– está cargada de connotaciones simbólicas. La nave espacial constituye un objeto
asociado a los avances tecnológicos del futuro. En términos exclusivamente visuales, la aparición de
este artefacto –más afín a un cine de ciencia ficción que al mundo “realista” de Memoria– parecería
estar completamente fuera de lugar. Sin embargo, en virtud del sonido, tal escena no se encuentra
desconectada de la estructura narrativa del film, sino que, por el contrario, condensa el modo no
lineal de narración-evocación que yace bajo la superficie de la obra. El sonido hace las veces de nudo
que amarra distintas hebras espacio-temporales. En la piedra-nave se da cita lo prehistórico y lo
venidero. Weerasethakul se refiere a ese sonido como un “recuerdo del futuro” (Film at Lincoln
Center 2021b). Dicha paradoja corresponde a una articulación anacrónica y emotiva del tiempo. En la
detonación se mezclan la referencia directa al despegue de la nave, la evocación al síndrome de
cabeza explosiva del personaje de Jessica y a la del propio director de la película, quien decidió
incluirla por su amor hacia la ciencia ficción, autores como Spielberg, Bradbury y Asimov (Film at
Lincoln Center 2021a).

La memoria en Memoria no está circunscrita al ámbito privado de la consciencia. Se roza con otras,
produce ecos y reflexiones acústicas. Las películas de Weerasethakul, señala Lovatt, difuminan los
límites entre la memoria personal y social (2013: 63), y esto se vuelve particularmente evidente en la
primera película que el director tailandés filma fuera de su país. La decisión de rodar en Colombia
obedeció principalmente a dos motivos. Por una parte, Weerasethakul y Swinton querían rodar en un
lugar en donde ambos se sintieran perdidos, lo cual es relevante para nuestro análisis desde el
pensamiento de Martel, pues los sentidos del oído y el tacto se agudizan en esas circunstancias donde
lo visual ofrece poca familiaridad. Curiosamente, como obedeciendo a la metáfora de la piscina
marteliana, Tilda Swinton trabajó su actuación moviéndose dentro del encuadre como si estuviera
debajo del agua, y eso lo vivió también en términos de sonido, “cuando estás debajo del agua no es
que no puedas escuchar nada, es como si algo cambiara y puedes escuchar con mucho mayor agudeza
todo tipo de otras cosas” (Film at Lincoln Center 2021b). A esto se suma el hecho de que Jessica, como
extranjera angloparlante, no puede apoyarse en su lengua materna, sino que debe prestar mayor
atención a los sonidos del mundo que la rodea. Como si la figura de Jessica estuviera a la vez dislocada
y conectada; fuera del funcionamiento de la sociedad y en estrecha sintonía con la naturaleza.

Por otra parte, el director y la actriz principal buscaban un territorio en donde se sintiera la 
“reverberación del trauma” y que no fuera Tailandia –tierra de Weerasethakul– ni Escocia –tierra de 
Swinton– (Film at Lincoln Center 2021b). La película se sitúa en la Colombia de los años 2014, 2015 
tomada por los militares, los cuales incluso aparecen en pantalla en la escena en la que Jessica está 
conduciendo por la carretera. Weerasethakul menciona que, durante la filmación de Memoria, cargaba



González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 8 de 11

con la experiencia de haber grabado Cemetery of Splendour y el autoritarismo que atestiguó en ese
momento de su vida. De ahí viene la inspiración para la escena de la explosión del neumático; sonido
que, como ya hemos expuesto, actúa como gatillo mnemónico en varios niveles. La película
representa, en varios momentos, un collage de los recuerdos del director, aunque también de la actriz
principal, quien estaba viviendo un duelo.

Todo ello se da cita en la escena final, en la que los recuerdos de Hernán el memorioso acerca de “un
sonido que viene de antes de nuestro tiempo” y los que tiene Jessica de cuando era una niña (el color
de la blusa de su madre, la sensación de ardor en su nariz, unos sonidos muy fuertes y su llanto), se
entremezclan con la biblioteca de sonidos y recuerdos de Weerasethakul, la memoria del dolor de
Swinton, el primer registro de sonido de la historia humana (el fonoautógrafo de Édouard-Léon Scott
de Martinville) y los recuerdos de la audiencia. Estos múltiples pasados, propios y ajenos, coexisten
simultáneamente en el espacio de la sala de cine, se impactan entre sí y quedan resonando en los
cuerpos de la audiencia sin que sea enteramente posible discernir un sonido/recuerdo de otro. De este
modo, la “violenta tormenta de la memoria” de la que habla Hernán, la cual pone en caótico vuelo las
experiencias vividas, evoca a la caja de purpurina agitada de la que habla Martel.

En una de las últimas conversaciones entre Jessica y Hernán, se condensa el carácter emotivo y
comunitario de la memoria. Esta tiene lugar cuando Hernán toca la mano de Jessica y ella empieza a
recibir sonidos conectados al pasado. Como explica el diseñador de sonido, Akritchalerm
Kalayanamitr, “aun cuando permanecemos en el presente, heredamos la audio-perspectiva del
pasado, de modo que el aquí y ahora se traduce fonéticamente en el ahí y entonces” (Mankowski
2022). Jessica cuenta que estaba escondida debajo de la cama, escuchando todo, mientras los estaban
buscando en la noche, lo cual evoca directamente el comienzo de la película, pero con una diferencia
crucial. En esa escena inicial, ella estaba sola en su pieza, ahora, mientras reproduce como una antena
las memorias de Hernán, Jessica habla en plural, pues está sintonizando con otras vidas. El diálogo
termina con las siguientes palabras:

Jessica: ¿No estuve aquí, cierto?

Hernán: ¿Por qué está llorando? Esas no son sus memorias.

Jessica: Este sonido… sigo escuchándolo. ¿También es suyo?

Hernán: Sí.

¿No estuve aquí, cierto? Al igual que Jessica, nosotros como audiencia no estuvimos presentes cuando
tuvieron lugar los acontecimientos que ahí se relatan. Tampoco estuvo ahí el director de la película,
quien está narrando un momento político en una tierra ajena a la suya. Entonces, ¿por qué está
llorando? Esas no son sus memorias. La pregunta que le dirige Hernán a Jessica también nos interpela.
No llega a ser un reproche, sino que parece surgir de la curiosidad. Lloramos, porque sintonizamos,
empatizamos, sentimos miedo y compasión. 16 ¿También es suyo? El sonido que escucha Jessica no es
solo suyo, también es de Hernán y es nuestro. Es de todos.

 

Referencias

 

Binotto, J. (2021, 16 de junio). Practices of Viewing: Muted . Vimeo. https://vimeo.com/563664892.

Bordwell, D. (2002). Intensified Continuity Visual Style in Contemporary American Film. Film
Quarterly, 55(3), 16–28.

Borovaya, M. (2024). Sensing Collective Trauma: Acousmatic Sound in Memoria by Apichatpong
Weerasethakul (Master’s thesis, UiT Norges arktiske universitet).

Carruthers, M. (2008). The Craft of Thought. Meditation, Rhetoric, and the Making of Images, 400-1200.
Cambridge University Press.

https://mubi.com/en/notebook/posts/author/761
https://vimeo.com/563664892


González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 9 de 11

Casa de América. (2018, 17 de enero). Phonurgia, la perspectiva sonora del cine y la escritura.
https://www.youtube.com/watch?v=NYqq1WltzpM.

Chion, M. (1994). Audio-Vision. Sound on Screen (C. Gorbman, Trad.). Columbia University Press.

Christofoletti Barrenha, N. (2020). La experiencia del cine de Lucrecia Martel: residuos del tiempo y sonidos
a orillas de la pileta. Prometeo.

Chulphongsathorn, G. (2021). “Apichatpong Weerasethakul’s planetary cinema,” Screen, 62,
(4), 541–548.

CLIC Villa Crespo. (2019, 22 de octubre). Lucrecia Martel en VECINE, Festival de Cine de Villa
Crespo. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=JABIXXxf-88&t=1606s

Coalición FADU. (2023, 13 de septiembre). Lucrecia Martel en Fadu (Charla completa). Youtube.
https://www.youtube.com/watch?v=fzSFX9KrC9c.

Didi-Huberman, G. (2023). Ante el tiempo. Historia del arte y anacronismo de las imágenes (6ª ed.) (A.
Oviedo, trad.). Adriana Hidalgo editora. (Obra original publicada en 2000).

ECUCiney. (2022, 27 de julio). Master Class de Lucrecia Martel en Montevideo. Youtube.
https://www.youtube.com/watch?v=4szLonXLg7A&t=4225s.

Film at Lincoln Center. (2021, 8 de octubre). Apichatpong Weerasethakul y Tilda Swinton en Memoria |
NYFF59. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=2C07slRRSV 

Film at Lincoln Center. (2021, 30 de diciembre). La realización de Memoria con Apichatpong
Weerasethakul y Tilda Swinton | NYFF59. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=hNmlQzn0UII.

Lovatt, P. (2013). ‘Every drop of my blood sings our song. There can you hear it?’: Haptic sound and
embodied memory in the films of Apichatpong Weerasethakul. The new soundtrack, 3(1), 61-79.

Mankowski, L. (2022, 4 de abril). How It Sounds to Remember: The Sonic Work of Akritchalerm
Kalayanamitr. Mubi.
https://mubi.com/en/notebook/posts/how-it-sounds-to-remember-the-sonic-work-of-akritchalerm-kalayanamitr.

Marks, L. U.(2000). The skin of the film: Intercultural cinema, embodiment, and the senses. Duke
University Press.

Martel, L. (2014). Artilugios del pensamiento. En P. Bettendorff & A. Pérez Rial (Eds.), Tránsitos de la
mirada. Mujeres que hacen cine (pp. 179-196). Buenos Aires: Libraria Ediciones.

MUBI (2023, 13 de abril). Being Like Water: Tilda Swinton and Apichatpong Weerasethakul on MEMORIA.
Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=6WePqyL7yFM.

Pinto Veas, I. (2015). Lucrecia Martel, laFuga, 17. Disponible
en: http://2016.lafuga.cl/lucrecia-martel/735.

Russell, A. (2018, 9 de febrero). ‘Sleep cinema’: Why Thai director Apichatpong Weerasethakul wants
his films to put you in a slumber. Scroll.in.
https://scroll.in/reel/867700/sleep-cinema-why-thai-director-apichatpong-weerasethakul-wants-his-films-to-put-you-in-a-slumber.

Schafer, R. M.(1993). The soundscape: Our sonic environment and the tuning of the world. Simon
and Schuster.

Schafer, R. M.(2009). I have never seen a sound. Canadian Acoustics, 37(3), 32-34.

Sobchack, V. (2004). Carnal thoughts: Embodiment and moving image culture. University of
California Press.

 

https://www.youtube.com/watch?v=NYqq1WltzpM
https://www.youtube.com/watch?v=JABIXXxf-88&t=1606s
https://www.youtube.com/watch?v=fzSFX9KrC9c
https://www.youtube.com/watch?v=4szLonXLg7A&t=4225s
https://www.youtube.com/watch?v=2C07slRRSVw
https://www.youtube.com/watch?v=hNmlQzn0UII
https://mubi.com/en/notebook/posts/author/761
https://mubi.com/en/notebook/posts/how-it-sounds-to-remember-the-sonic-work-of-akritchalerm-kalayanamitr
https://www.youtube.com/watch?v=6WePqyL7yFM
https://scroll.in/reel/867700/sleep-cinema-why-thai-director-apichatpong-weerasethakul-wants-his-films-to-put-you-in-a-slumber


González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 10 de 11

 

 

 

 

Notas

1

“For all intents and purposes this is a mystery film” (Film at Lincoln Center, 2021a).

2

Para un análisis más detallado del trauma histórico-político representado en el film, sugiero el
trabajo de Borovaya 2024.

3

Estas ideas han sido expuestas por la directora argentina en diversas ocasiones: en las clases
magistrales de Casa de América (2018), Festival de Cine de Villa Crespo (2019), Escuela de Cine de
Uruguay (2022), Festival Internacional de Cine de la Universidad de Buenos Aires (2023), y también
en publicaciones escritas (ver Martel 2014, Pinto Beas 2015, Christofoletti Barrenha, 2020,
entre otras).

4

…

5

Esto también es mencionado por Schafer (2009): “No tenemos párpados para los oídos, estamos
condenados a oír”.

6

Esta idea la tomé de Johannes Binotto en Practices of Viewing: “Muted” (2021).

7

A lo largo de toda la película se emplean solamente tres planos detalle, y no de rostros, sino de
objetos (el libro de hongos, el pescado y las fotografías antiguas en la casa de Hernán).

8

La cámara únicamente acompaña el andar de los personajes en la secuencia donde Jessica y el
sonidista Hernán buscan refrigeradores para flores. El único plano subjetivo aparece cuando Jessica
está manejando y vemos desde su mirada a través del parabrisas.

9

A este respecto, se puede aplicar la distinción deleuziana entre la imagen-movimiento que está
supeditada a las necesidades de la acción, y la imagen-tiempo que libera al tiempo de la causalidad
(Marks 2000: 27).

10



González-Degetau, A.. Espacio, cuerpo y memoria. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211 11 de 11

Weerasethakul incluso ha animado a los espectadores a que duerman durante sus películas con la
esperanza de que las imágenes influyan en sus sueños (Russell, 2018).

11

Esto contrasta con el diagnóstico que hace David Bordwell del cine comercial norteamericano: “it’s
hard to imagine a feature-length narrative movie averaging less than 1.5 seconds per shot (2002: 16).

12

Estas características son nombradas por Christofoletti al referirse a la animación temporal de la
imagen a través del sonido (2020: 35).

13

Esta idea es trabajada con mayor detalle por Vivian Sobchack en Carnal Thoughts (2004).

14

Esto se relaciona con lo que Graiwoot Chulphongsathorn (2021) llama el “cine planetario” de
Apichatpong Weerasethakul.

15

Didi-Huberman, en su análisis del anacronismo en Warburg, Benjamin y Einstein, expone diversas
maneras de practicar el montaje de tiempos heterogéneos y discontinuos.

16

Este sonido

 

 

 
Como citar: González-Degetau, A. (2024). Espacio, cuerpo y memoria, laFuga, 28. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/espacio-cuerpo-y-memoria/1211

 


	Espacio, cuerpo y memoria
	Análisis de Memoria (2021) desde la perspectiva sonora de Lucrecia Martel
	Notas


