
Yáñez, G.. Espectador. laFuga, 8, 2008, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espectador/329 1 de 5

Espectador

¿Derivas o cambio de estatuto?

Por Guillermo Yáñez Tapia

Tags | Nuevos medios | Espectador - Recepción | Estética - Filosofía | Lenguaje cinematográfico |
Chile

Guillermo Yáñez Tapia es fotógrafo, filósofo, ensayista, investigador y docente. Últimamente ha publicado artículos en Revista Estudios

Visuales (número 5), editado por el CENDEAC en Murcia, España; además en Revista Observaciones Filosóficas (número 6), editado por

la Pontificia Universidad Católica de Valparaíso. Imparte los ramos de “ Historia Social de la Tecnología ”, “ Estética de lo Digital ”,

“Fundamentos de la Imagen Digital ”, “ Teoría del Montaje ” y “ Estética del Montaje Digital ” en la Escuela de Cine y Audiovisual de

ARCOS. guillermo.contacto@gmail.com.

“Al entrar el sistema de aparatos en representación del hombre,

la autoenajenación humana ha sido aprovechada

de una manera extremadamente productiva.”

Walter Benjamin

Si el término deriva en su sentido marítimo significa “abatimiento o desvío de la nave de su verdadero
rumbo por efecto del viento, del mar o de la corriente” 1 entonces cabe pensar que el espectador actual
ha perdido el rumbo. ¿El rumbo de qué o hacia dónde? ¿Acaso el espectador ha quedado a la deriva en
el medio de algo que ya no es lo que solía ser? ¿Qué perdió el espectador en ese lugar por definir? ¿En
qué corriente estaba inserto? ¿Cuáles son las definiciones para ese espectador perplejo en el centro de
una deriva que lo arrastra y pareciera ser que contra su voluntad? ¿Si ya Dios ha muerto quién o qué
lo arrastra? Es más, se trata de indagar en las derivas del espectador, en lo plural de algo, por lo menos
aparentemente, indefinido. ¿Acaso se hace necesario definir lo que habita hoy el espectador para
intentar una respuesta o nuevas preguntas que permitan avanzar en alguna dirección que saque al
espectador de sus derivas? En el presente ensayo se intentarán algunas aclaraciones que sirvan de
apuntes en la tarea de precisar contemporáneamente la situación del espectador.

Si pensamos al espectador desde el cine entonces entramos a dos cuestiones fundamentales que
requieren un cierto ejercicio aclaratorio. Por un lado entramos a la cuestión de la imagen técnica o
imagen reproducida por aparatos; por el otro, la cuestión del dispositivo técnico como modelo
modelador en la tarea del espectador de escudriñar en imágenes. Dada la amplitud de las cuestiones
debemos centrarnos en dos momentos que permitan establecer cortes comprensivos para la situación
del espectador. Uno será establecer al espectador de imágenes derivadas del dispositivo técnico
fotocinematográfico y el segundo será confrontarlo con la condición de posibilidad del espectador en
las imágenes derivadas del dispositivo digital.

El dispositivo se define como aquel “mecanismo o artificio dispuesto para producir una acción 
prevista” 2 . Y en su calidad adjetiva se dice de él que dispone 3 . Es decir no sólo se trata de algo que 
produce acciones sino que dispone también respecto de esas mismas acciones, es decir, en su accionar 
abre una disposición respecto del producto de sus acciones que modifica nuestras expectativas 
habituales. En otras palabras se podría decir que reorienta, en dicha acción prevista, para ofrecer una 
coherencia interna que responde, precisamente, a las acciones prevista por el artificio o mecanismo. 
Luego, un dispositivo abre el mundo desde las acciones para las que fue previsto, es decir el



Yáñez, G.. Espectador. laFuga, 8, 2008, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espectador/329 2 de 5

dispositivo necesariamente entra en contacto, de alguna u otra manera, con aquello que de manera
habitual situamos en la realidad. Mediatiza el dispositivo nuestra relación con el mundo por medio de
ordenarlo según las acciones previstas por el dispositivo: reordena nuestra experiencia por medio del
mecanismo transformando la imagen que nos habíamos hechos de él. Es en esa relación con lo que no
se trata de nosotros donde el mecanismo reorienta nuestra disposición para ofrecernos una relación con
la realidad mediatizada por sus acciones.

¿Pero cómo se puede pensar la disposición abierta por el dispositivo foto-cinematográfico respecto de
la disposición abierta por el dispositivo digital? ¿Encuentran elementos comunes o hay una fractura
respecto del modo de aproximación a la superficie representacional? Resulta ineludible pensar en el
contexto en que se insertan ambos dispositivos. La imagen foto-cinematográfica, que
denominaremos de ahora en adelante como la primera imagen técnica, deriva de la modernidad. Una
modernidad que establece al sujeto en una distancia categorial respecto de su experiencia con el
mundo. El mundo está ahí, no importa lo que el mundo sea o de lo que se trate. Aquello que es mundo
para el sujeto moderno únicamente puede desplegarse en la distancia de lo representado pues fuera
de ésta distancia no hay despliegue de mundo comprensible para la modernidad. Lo que
denominamos autoconciencia no es más que la apertura del sentido del mundo moderno y nuestra
ubicación en dicha apertura de sentido. Pero es una ubicación siempre mediada autorreflexivamente.
Nos ubicamos en el mundo por la distancia que hay en la fractura entre ser y aparecer del sujeto
categorial cartesiano. El mundo se extraña, se hace distante e inseguro. El mundo ya no era algo en lo
que pudiera confiarse; el mundo se situaba en el horizonte, en esa distancia aurática, y el sujeto
moderno se establece como un espectador de la emergencia del mundo. El sujeto se descubre a sí
mismo como una ‘cosa que piensa’, una cosa que piensa el mundo pues ya no hay fe que lo sostenga.
Entonces la imagen de mundo derivada del dispositivo de pensamiento sustentado en la fe ya no es
efectiva; deja de operar la esfera religiosa como un ámbito estable. El mundo se vuelve inestabilidad y
el sujeto moderno emprende la tarea de establecer modos racionales con el cual entender el
espectáculo del mundo aparente situado en la distancia caótica. Necesita establecer un mundo que
supere la desconfianza de la experiencia directa, necesita ser mediatizado. En dicha mediatización se
puede establecer la primera imagen técnica, como un intento por despersonalizar el registro, no los
contenidos. La primera imagen técnica es fijada en el dispositivo foto-cinematográfico. No se trata
que se confíe en la realidad de lo representado, en tanto imagen, por dicho dispositivo, sino que más
bien se ordena el mundo respecto del proyecto racional por medio de un aparato que es reflejo de la
técnica y la razón. “Se trata más bien de una Weltanschauung que se ha hecho efectiva, que se ha
traducido en términos materiales. Es una visión del mundo objetivada” (Debord, 2005, p. 38). Una vez al
interior de dicha visión es cuando los contenidos pueden ser efectivos en la lectura. Un contenido, por
más ficcional o emotivo que sea, requiere de ser verosímil en cuanto superficie representacional. El cine
no es la realidad; el cine es elemento de un proyecto que elabora su propia realidad. Esto último no se
ha de entender como una operación subjetivista, sino que más bien como aquello que hace cada época
en la búsqueda de establecerse ontológicamente respecto de lo que se denomina habitualmente como
realidad. El espectador foto-cinematográfico no es un espectador que únicamente se constituya como
tal por la existencia del dispositivo de la primera imagen técnica, sino que la primera imagen técnica
es posible porque se ubica en un dispositivo cultural que lo hace posible, lo hace verosímil.

Sin embargo, en esta primera imagen técnica aún hay una referencia a esa distancia en la cual aparece 
el mundo modernamente. La referencia hace de la primera imagen técnica una ventana que permite 
mostrar el mundo en cuanto representación sin la intervención de la mano humana. El mundo vuelve 
a establecerse como una coherencia que puede ser abordada racionalmente por medio del aparato 
mecánico. Dicho aparato es el control químico-ingenieril de la luz en cuanto luz que refleja en los 
objetos. La luz es índice de algo que está allá afuera, más allá de la distancia categorial moderna. ¿Y 
qué es entonces el espectador de imágenes generadas por este dispositivo de la primera imagen 
técnica? Es el sujeto para quien el mundo se hace cercanía masiva, “al multiplicar sus reproducciones, 
pone, en lugar de su aparición única, su aparición masiva” (Benjamin, 2003). En esta aproximación 
del mundo este último sigue apareciendo en la distancia; la primera imagen técnica siempre es un 
referente del objeto hecho cercanía en la reproducción fotocinematográfica. El espectador contempla 
aquello que aparece frente a él como representación técnica. Su aproximación es por la saturación del 
horizonte social como representación, es la estetización de la experiencia fundada en la 
representación. Pero dicha estetización siempre supone la distancia del mundo: el mundo es una 
emergencia a la que siempre refiere la primera imagen técnica. El espectador de la representación 
foto-cinematográfica es un espectador del tiempo. Tanto en la fotografía como en el cine el



Yáñez, G.. Espectador. laFuga, 8, 2008, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espectador/329 3 de 5

transcurrir es su eje. La fotografía fija el tiempo, lo fragmenta en el momento haciendo de la superficie
una especie de embalsamamiento. El cine narra ese tiempo, lo hace transcurrir de manera tal que
parece que el espectador se abandona a dicha narración en la oscuridad de la sala. La reproducción
fotocinematográfica sitúa al espectador como testigo del tiempo fijado y narrado. El espectador se
encuentra frente a la pantalla y la inmersión en la disposición abierta por el dispositivo
foto-cinematográfico requiere que dicha pantalla se haga ventana. La pantalla foto-cinematográfica
es imagen y como tal se hace transparente en tanto verosimilitud instaurada por el dispositivo. El
espectador desplaza su mirada en la superficie foto-cinematográfica haciendo de ésta transparencia
por encontrar en ella lo temporal. El tiempo –muerto o narrado– es la peculiaridad en la que el
espectador habita en la representación foto-cimatográfica. Y como el tiempo es fijado mecánicamente
en la imagen técnica foto-cinematográfica es un tiempo externo, un tiempo que pertenece a la
experiencia del espectador, pero como experiencia de un tiempo en donde únicamente puede ser
testigo de lo producido por el aparato. El espectador es por lo tanto espectador del registro del tiempo
mecánico; un tiempo que a pesar de la saturación –estetización– de la representación va en busca del
espectador difuminando la distancia, pero sin alcanzar a alienarla por completo en cuanto elemento
categorial de la subjetividad moderna.

¿Pero qué sucede con el espectador y el objeto representado en el dispositivo digital? Antes que nada
debemos atender que la imagen digital se establece como una tercera imagen técnica. La segunda es
la fundada en el dispositivo video-televisivo. Dicha segunda imagen técnica cambia la velocidad de
circulación de la imagen sustentada en la primera imagen técnica de lo temporal mecánico; ésta
segunda imagen técnica deriva del desarrollo de la electrónica. En ella se refuerza la estetización del
sujeto, sin embargo el mundo sigue apareciendo como una distancia aunque un tanto más difusa. Es
en la tercera imagen técnica donde sucederá que la imagen hará difusa la distancia del mundo. Dicho
paso se establece por una peculiaridad del dispositivo representacional digital: la posibilidad de
interacción o el cálculo programado que se abre ya no al espectador, sino al usuario.

¿Pero qué significa la irrupción del usuario? ¿Por qué este se diferencia del espectador? ¿Cuál es su
estatuto? El estatuto de usuario deriva precisamente de las características interactivas que ofrece la
pantalla digital. La posibilidad de que la distancia moderna se haga difusa se origina en la experiencia
del usuario al interactuar con los objetos representados en la superficie digital. El usuario no es un
espectador, un contemplador; es alguien que usa algo. Y da uso porque puede interactuar con el objeto
representado y con ello obtener resultados de operación. El usuario logra experimentar la inmersión en
la superficie. De ello deriva una representación en la cual el objeto representado se vuelve más
efectivo al poder operar en él. En cambio, al espectador los objetos se hacían proximidad pero sólo en
la posibilidad de ser observados en la pantalla. De ahí la necesidad, por ejemplo, de la oscuridad de la
sala de cine. La única posibilidad que el espectador lograra una inmersión en aquello que ocurría en la
pantalla era dejando activo únicamente su vista y la imaginación. El cuerpo debía desaparecer como
experiencia para dar profundidad a la imagen. El uso de la imagen cinematográfica está dado por su
uso visual y mental, nunca interactivo en cuanto apertura informática de la pantalla para el resto del
cuerpo. En este sentido la imagen digital (racionalidad radical hecha imagen) no es más que la
trascodificación del mundo en simulacro cuantificable interactivo.

¿Queda algo de lo que entendíamos por mundo en la imagen digital? Nada y todo. Nada, porque la
imagen ha sido desarticulada y recodificada en pura y simple información. Aquello que nos remitía al
mundo ahora es un paquete de píxeles ordenados por un programa que recibe las señales generadas
por los millones de sensores de captura. En esa información no hay huella como en lo
foto-cinematografiado. El mundo se pierde en el vacío; un vacío saturado de imágenes que abren al
objeto representado como una posibilidad de ser cosificado por medio de la representación
interactiva. Todo porque el estatuto de la imagen ha sido modificado. Ahora la imagen se abre al
usuario y este navega en lo que ve. El cambio de estatuto está dado por el cambio de dispositivo;
cambio que ha hecho del mundo una posibilidad de ser habitado en la interacción inmersiva simulada
por el mecanismo del propio dispositivo. En la imagen generada por este dispositivo se puede operar
digitalmente con el mundo en tanto distancia moderna, pero dicha distancia aparece difusa, alienada.
Una alienación de las categorías de la subjetividad moderna: entrada en la posmodernidad. El usuario
es un navegador de una superficie que se abre y no necesita hacerse de un espectador, inmóvil en la
oscuridad de la sala, dispuesto al objeto representado por medio del ojo-mente. El usuario es la
disposición frente a la artificialidad de la representación que hace del cuerpo un mecanismo que se
integra a la representación misma.



Yáñez, G.. Espectador. laFuga, 8, 2008, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espectador/329 4 de 5

Antes de esbozar algunas conclusiones se hace necesario decir que el usuario está inserto también en
lo que podríamos denominar tentativamente como la segunda estetización. Esto quiere decir que
luego de la primera estetización -que surge al “permitir que la reproducción se aproxime al receptor
en su situación singular” que “actualiza lo reproducido” (Benjamin, 2003, pp. 44-45). haciendo que
“todo lo directamente experimentado” se haya “convertido en una representación” (Debord, 2005, p.
37); lo que se ha provocado por “la expansión de las industrias audiovisuales massmediáticas y la
iconización exhaustiva del mundo contemporáneo” (Brea, 1997, s.n.) surja un segundo momento en
que la estetización en la excesiva iconización se abra como una superficie en la cual se alcanza el
objeto en su representación interactiva. El usuario, a diferencia del espectador, no es atrapado
en/desde la pantalla, sino que es hecho terminal de la matrix. El usuario es un espectador alienado del
referente que aparecía al sujeto categorial moderno. Ya no es la distancia establecida a esa cosa que
piensa, sino que hemos devenidos en cosa que siente y que “ha de ser diferente con respecto a una
cosa que piensa y a una cosa que se mueve” (Perniola, 1998, p. 15) porque las cosas, mediatizadas
espectacularmente, son cosas que se abren desde el cálculo para ser sentidas en el artificio digital.

Entonces, ¿qué ha ocurrido con el espectador? Nada y todo. Lo que ha ocurrido es que el estatuto de la
representación ha sido modificado. Esto desplegado en la disposición abierta por la tecnología digital
de la representación. Se trata que el objeto ya no sólo ha sido hecho cercanía, sino que se opera en el
objeto mediado por la representación digital. El recorrido que se ha hecho en este ensayo ha dado
cuenta de las peculiaridades y sustentos que han determinado la posibilidad de lectura de la imagen,
tanto en el soporte foto-cinematográfico como en el digital. Para ello se estableció que el problema
del soporte está en directa relación con el sentido de mundo desde el cual se intenta aprehender
aquello con lo que tropezamos en lo que damos en llamar mundo natural: consecuencias derivadas de
los dispositivos. Se estableció que el problema de la imagen es un problema de la verosimilitud del
dispositivo (en el caso de la imagen técnica) respecto de la posibilidad de entregar una imagen que
sea imagen para alguien que pueda imaginarla. El problema de la imagen y su lectura (desde un
sentido de mundo dado) es el horizonte sobre el cual se hace posible la comprensión de los
desplazamientos que ocurren por el simple cambio de la manera en que aceptamos la representación
de lo visual. La imagen deviene aparición/desaparición en la medida en que pueda ser constituida
como tal. La imagen no es un objeto; la imagen se hace objeto en los procedimientos que
desarrollamos para su representación. La imagen, para ser imagen ha desaparecer tras su significado
posible para quienes la hacemos actuar en cuanto superficie significativa. La imagen es un problema
de sentido, siempre. La imagen no es otra cosa que el despliegue del sentido que hacemos de ella. El
sentido desde el que leemos es un sentido de mundo socializado. Es necesario ser alfabetizado para
poder ser competente en la lectura de cualquier superficie. La lectura siempre se hace
metafísicamente, nunca analíticamente. Por ello es que necesita hacerse obviedad antes de poder
significar cualquier cosa para quien se enfrenta a ella.

El gran logro del soporte digital ha sido el de transformar estructuras lógico-simbólicas en
superficies significantes posibles de imaginar; la presentación que adquiere para su circulación es
precisamente la de visualidad. La imagen digital no está aislada como la foto-cinematográfica. La
imagen digital es la integración al programa, a la información y su modificación calculada: es
interfaz. Esta característica la hace posible en su lectura como posibilidad de inmersión, de
integración al proceso subjetivo. La imagen digital se abre a nosotros y nos permite participar de la
experiencia. Cuando nos conectamos a la interfaz nos hacemos parte del programa y de su simulacro
de instantaneidad presencial. Por eso es que su traslado (envío virtual de paquetes de información)
hace de la velocidad un proceso en vías de extinción. La velocidad parece adquirir carne en el
simulacro gráfico del proceso. La velocidad se hace sentido al interior del soporte desde la mirada de
su aceleración, siempre infinita, que termina por anular el sentido que hacíamos del tiempo a partir
de nuestra experiencia con los fenómenos. El tiempo ha comenzado a desaparecer como experiencia y
con ello hace del espacio una habitación única, un universo vacío, sin matices que nos permitan
ubicarnos en él: el mundo narrado de la estetización y la experiencia son uno e indiferenciable.
Vivimos en lo instantáneo. El tiempo real es el tiempo mediatizado por la ubicación en el espacio. El
tiempo de lo digital es irreal (no en el sentido naturalista, por supuesto, sino en el significativo). Lo
digital no necesita del tiempo, es autosuficiente. Hay inmiscuido en la inteligibilidad del mundo
dispuesto digitalmente un problema con el tiempo. El tiempo transcurre en la ilusión del mundo a la
par con el fenómeno; el tiempo digital ocurre como programa y el programa se despliega en el tiempo
pero siempre en relación al fenómeno programado.



Yáñez, G.. Espectador. laFuga, 8, 2008, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/espectador/329 5 de 5

Como podemos integrarnos (en cuanto subjetividad) al proceso también vemos modificada nuestra
comprensión (imaginación) del cuerpo, del otro (en cuanto otro distinto e igual a mí) y la alteridad (el
mundo en cuanto obstáculo, resistencia). El problema del vacío digital (digresión de todo en puntos
de información) hace que el mundo pueda ser clonado (hecho matrix) en la cual nos vemos envueltos
a partir del simulacro. Nuestra desaparición del mundo como ilusión necesitaba ocurrir fuera del
mundo del fenómeno. Lo que ocurre desde el momento en que nos conectamos a la Red no es otra cosa
que la de anular nuestra condición de autoconciencia para hacernos parte del rol que los programas
determinan para nosotros como usuarios.

El espectador no ha muerto, sino que cada vez cuesta más imaginarlo y las derivas de algo
inimaginable son un tema que no puede ser tocado sino con cierta melancolía. La deriva del
espectador es la de realizar un viaje hacia un punto mítico en la cual otro dispositivo fue posible, el
dispositivo foto-cinematográfico. La deriva del espectador es la de un viaje a un tiempo y espacio
suspendidos por el dispositivo digital. No se trata de establecer una axiología entre el espectador y el
usuario. Sencillamente se pretende con este texto situar cómo la imagen, su estatuto, ha sido abierto
nuevamente por las cualidades de un aparato técnico para la reproducción. Lo que imagina un
espectador y lo que imagina un usuario son derivaciones distintas de una misma escalada en el
desarrollo tecnológico, pero que necesitan ser precisadas con rigor para poder pensarlas desde la
peculiaridad de nuestra contemporaneidad. Podría decirse que la deriva del espectador es hacia el
usuario que no puede vérselas con el mundo sino que a través de la disposición abierta por la
representación digital.

Bibliografía

Benjamin, W. (2003). La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica. México D.F.: Itaca.

Brea, J. L.(1997). La estetización difusa de las sociedades actuales y la muerte tecnológica del arte.
Rescatado de http://aleph-arts.org/pens/estetiz.html

Debord, G. (2005). La sociedad del espectáculo. Valencia: Pretextos.

Perniola, M. (1998). El sex appeal de lo inorgánico. Madrid: Trama.

Notas

1

Real Academia de la Lengua. Disponible en Rae.

2

Real Academia de la Lengua Española. Disponible en Rae.

3

Real Academia de la Lengua Española. Disponible en Rae.

 

 

 
Como citar: Yáñez, G. (2008). Espectador, laFuga, 8. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/espectador/329

 

http://aleph-arts.org/pens/estetiz.html
http://www.rae.es/
http://www.rae.es/
http://www.rae.es/

	Espectador
	¿Derivas o cambio de estatuto? 
	Notas


