Pablo, J.. Fenomenologia, mito y cine. laFuga, 6, 2008, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Fenomenologia, mito y cine

Por José Pablo Concha L.

Tags | Cine contemporaneo | Cultura visual- visualidad | Estética del cine | Comunicacion-
Semiotica | Estética - Filosofia

La imagen técnica es la culminaciéon visual del proyecto moderno. Esta afirmacién es clave para
comprender el itinerario de la imagen desde su origen hasta hoy. No es, evidentemente, el objetivo de
este ensayo hacer una historia de la imagen, pero esta afirmacién al menos nos pone en la linea de
reflexion justa.

Este aserto se sostiene desde la pre-eminencia dptico-luminica propuesta por Mayz Vallenilla (1993)
en sus Fundamentos de la meta-técnica. Esta pre-eminencia esta mas alla de los limites temporales de
la modernidad y puede alcanzar la antigiiedad clasica con la metafora luminosa del conocimiento. Es
la luz la que permite ‘ver’ la verdad, por lo tanto el sentido privilegiado es precisamente la vision.
Como dice Mayz “lo vidente es evidente” (1993), es decir lo dptico es conocimiento, en tanto objeto
delante de la percepcion. Esta ‘evidencia’ dntica debe alcanzar la condicién de ontolégica y desde aqui
su acceso al conocimieto metafisico. Esta necesidad funda su emergencia debido a lo restringido de la
propia presentacion del ente mismo, es decir, la ‘evidencia’ perceptiva fenomenoldgica se cierra en el
limite ontico; esto en el entendido de la imposibilidad de la representacion, o sea del acceso a algo por
medio de otra cosa; el posible acceso a la esencia del ente, por lo tanto a elementos trascendentes, se
pierde en la imposibilidad de este acceso por medio de la percepcién. La representacion es la heredera
del mito; frente a la imposibilidad de conocer, la razén se da el mito, el mito es el sentido... Pero aqui
aparece la dualidad que inquieta al pensamiento; en la metafisica medieval, la esencia es distinta del
fenémeno; mas radical es Heidegger cuando plantea de manera urgente la diferencia ontoldgica: la
distincion entre ser y ente. Es decir, lo que vemos no es ‘esencialmente’ lo que es. Por lo tanto, lo que
entra en crisis es la representacion.

La representacion es ‘algo que muestra, indica a otro que estd ausente’; Kant precisa que la intuicion
y el pensamiento son maneras diferentes de “representacion cognoscitiva” (1984); la intuicion llega
al objeto por medio de la representaciéon (del que se tiene cierto conocimiento previamente) de
manera directa, sin mediacion; en cambio el pensamiento o concepto llega mediado al objeto por una
‘caracteristica’ que eventualmente es compartida por otros. La intuicién nos sitia en la singularidad
del objeto, en cambio el pensar nos pone frente a una generalizacién del objeto que finalmente lo hace
accesible ‘para todos’. Kant afirma, en todo caso, que ni uno ni otro son atin conocimiento. Frente a
esta supuesta equiparidad entre la intuicién y el pensamiento, Heidegger pone cuidado en que la
intuicién respecto del hombre es distinta que la de “Dios o de otro espiritu superior” (1973. La
intuicién superior es infinita y da cuenta inmediata de la totalidad del objeto, no necesita pensarlo, en
cambio, la intuicion del hombre es finita (esta distincién se entiende desde una perspectiva histérica
de la metafisica). Esta intuicién -la del hombre- es de naturaleza derivada porque se da en funcién de
un ente independiente de la intuicién; estd frente a los ojos. La intuicién finita produce un
conocimiento finito. Esta intuicion exige que delante de ella aparezca el objeto, o sea, Heidegger
observa la necesidad de la operatividad de los sentidos, de la sensibilidad. Esta, precisa el filésofo, se
da por la coexistencia de la intuicion humana con los entes, por lo tanto éstos deben tener la
posibilidad de ‘anunciarse’; en algin sentido el ente se dirige a la intuicién y ésta retribuye esta
direccion al percibirla. “La esencia de la sensibilidad consiste en la finitud de la intuicién” (1973). De
esta manera la sensibilidad es igualmente finita. La intuicién finita se juega en la relacion establecida
con el objeto dispuesto delante de ella, pero para que finalmente se constituya en conocimiento, el
resultado de esta relacién debera tender hacia una inteligibilidad que sera compartida con otros. La
posibilidad de la transmisién no sélo para si de lo inteligido sino para todos, se constituye en

http://2016.1afuga.cl/fenomenologia-mito-y-cine/324 1de3



Pablo, J.. Fenomenologia, mito y cine. laFuga, 6, 2008, ISSN: 0718-5316.

conocimiento cuando la intuicién define nitidamente lo que esta delante de ella, lo hace general. Esta
condicién general del conocimiento intuido, equivale a producir un concepto que vale para la
singularidad del objeto frente a los sentidos, pero necesariamente para aquellos objetos que
comparten una singular naturaleza, pero que no necesariamente estan junto a los sentidos; es lo que
Kant denomina “la representacién por conceptos” (1984).

Es precisamente esta representaciéon por conceptos la mitologia contemporanea. Esta perspectiva
pone en la superficie al sentido de los objetos, sea éste el que sea; aquellos que se presentan a ellos
mismos como a aquellos que son representacion.

En la imagen contemporanea son éstos tltimos los que plantean la mayor dificultad. Toda imagen se
entiende como ‘representaciéon’ y por esta condicién se requiere de sistemas o modos de
interpretacion, es decir, la dificultad de acceso al objeto representado exige de una exégesis, es lo que
Foucault observa respecto de la hermenéutica, es decir, todo ‘texto’ necesita de interpretacion porque
siempre habitan sentidos que estan mas alla de la superficie. Pero ¢cémo podemos entender esta
necesidad si hace un rato habldbamos de la mera superficie? Por la prictica ativica de la
mitologizacion, es decir, frente al sinsentido la aventura de la significacion.

Josep Catala expone respecto de la representacion, objetualizado en un mapa, la condicién basica de
‘simulacro: “Un mapa no es el antecedente del territorio sino un simulacro del mismo, desarrollado
en una dimension distinta. En otras palabras, la relacién tradicional entre significante y significado se
ha desvanecido, ya no es posible circular de uno a otro sin contradicciones, puesto que el espacio
conceptual que los separa es igualmente significativo” (2005). La fantasia borgeana de un mapa de
iguales dimensiones de lo que representa seria la Ginica salida. Pero sigue persistiendo la necesidad de
produccion de imagenes y si interpretacion.

La ciencia no encuentra el sentido, sigue siendo mera descripcion; la filosofia sigue en su perplejidad
y la religion es pura representacion... Frente a este desamparo, la accién simbolizadora del hombre
toma el lugar del sentido y naturalmente se erigen las mitologias contemporaneas, que no son muy
distintas al escaparate mitico griego como representacion de las energias mas basicas del
ser humano.

En este sentido, las modalidades de representacion cinematografica han sido eficientes para la
promocion de diversas mitologias. No estoy pensando en términos iconicos, es decir, en personajes
que encarnarian ciertas fantasias colectivas, James Dean, Marilyn Monroe, de manera mas restringida
Klaus KinskKi, etc., sino que la misma estructura 6ntica, es decir, su propia condicién de cosa del cine
ha encarnado ciertas necesidades miticas: la imagen en blanco y negro, luego el color, los diversos
modos de montaje, los tiempos del relato, la insistencia en ciertos tipos de tomas, etc. Si pensamos en
las modalidades convencionales de relato del cine masivo, la estructura -en general- remite a una
légica aristotélica; todo se resuelve al final, es el orden y la claridad lo que prevalece. El orden como
representacion mitica, es decir, como una necesidad colectiva. Junto a esto, el contenido: en la post
guerra la industria norteamericana impone un cine en donde la satisfaccion de las necesidades, la
alegria, el amor, es el contenido mitico de la contingencia histérica (por esto el libro de fotografia Los
americanos de Robert Frank de mediados de los cincuenta, fue editado en Francia y no en Estados
Unidos, debido a que mostraba un pais que no coincidia con las promocién mitica del momento).

La necesidad del color viene a confirmar el prestigio de la imagen técnica como presentacién del
acontecer. La realidad se hace mas real y es la imagen técnica la que permite su dominio, por lo tanto
una imagen mas real (en color) no sélo deja de ser mediacién sino que es el mundo mismo. El color
potencia el valor icénico de la imagen, pero no hay que olvidar que la asignacién de un determinado
cromatismo a un objeto no es mas que una convencion restringida a las posibilidades técnicas del
material sensible.

Cuando el prestigio de la imagen se comienza a perder, cuando el nuevo mito toma la forma de una
posmodernidad desilusionada, cuando la realidad es cubierta por la imagen, donde la experiencia es
relegada a una condicién de ineficiencia (Valery), cuando no hay més que imagen como hiperrealidad
(Baudrillard, 2002); el montaje (masivamente) rompe los parametros aristotélicos, desde uno
vertiginoso como el de Memento (Christopher Nolan, 2000), hasta la duracién extensa como en Madre
e hijo (Alexander Sokurov, 1997). La incerteza por un lado, y la modificacién dptica en otro. El valor

http://2016.1afuga.cl/fenomenologia-mito-y-cine/324 2de3



Pablo, J.. Fenomenologia, mito y cine. laFuga, 6, 2008, ISSN: 0718-5316.

queda suspendido en la superficie de la imagen; si bien hay historias que se cuentan, la materialidad
técnica suspende el sentido referencial. El nuevo mito es la imposibilidad de acceso al mundo por
medio de la imagen. La opacidad de la vision abre, entonces, la simbolizacion del mundo. Es la
conciencia de la asignacién arbitraria de sentido. El cine como cualquier modo de produccion de
sentido lo que hace es nombrar y en el nombrar ya estd implicito el sentido, no ese original que
estuvo en el principio, sino aquel que se renueva constantemente en cada nueva designacion.

Bibliografia

Baudrillard, J. (2002). La ilusién vital. Madrid: Siglo XXI.

Catala, J. (2005). La imagen compleja. Barcelona: Bellatera, Universitat Autonoma de Barcelona.
Heidegger, M. (1973). Kant y el problema de la metafisica. México D.F.: FCE.

Kant, E. (1984). Prolegémenos. Madrid: Sarpe.

Mayz Vallenilla, E. (1993). Fundamentos de la meta-técnica. Barcelona: Gedisa.

Valery, P. (1999). Piezas sobre el arte. Madrid: Visor.

Como citar: Pablo, J. (2008). Fenomenologia, mito y cine, laFuga, 6. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/fenomenologia-mito-y-cine/324

http://2016.1afuga.cl/fenomenologia-mito-y-cine/324 3de3



	Fenomenología, mito y cine

