
Pablo, J.. Fenomenología, mito y cine. laFuga, 6, 2008, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/fenomenologia-mito-y-cine/324 1 de 3

Fenomenología, mito y cine

Por José Pablo Concha L.

Tags | Cine contemporáneo | Cultura visual- visualidad | Estética del cine | Comunicación-
Semiótica | Estética - Filosofía

La imagen técnica es la culminación visual del proyecto moderno. Esta afirmación es clave para
comprender el itinerario de la imagen desde su origen hasta hoy. No es, evidentemente, el objetivo de
este ensayo hacer una historia de la imagen, pero esta afirmación al menos nos pone en la línea de
reflexión justa.

Este aserto se sostiene desde la pre-eminencia óptico-lumínica propuesta por Mayz Vallenilla (1993)
en sus Fundamentos de la meta-técnica. Esta pre-eminencia está más allá de los límites temporales de
la modernidad y puede alcanzar la antigüedad clásica con la metáfora luminosa del conocimiento. Es
la luz la que permite ‘ver’ la verdad, por lo tanto el sentido privilegiado es precisamente la visión.
Como dice Mayz “lo vidente es evidente” (1993), es decir lo óptico es conocimiento, en tanto objeto
delante de la percepción. Esta ‘evidencia’ óntica debe alcanzar la condición de ontológica y desde aquí
su acceso al conocimieto metafísico. Esta necesidad funda su emergencia debido a lo restringido de la
propia presentación del ente mismo, es decir, la ‘evidencia’ perceptiva fenomenológica se cierra en el
límite óntico; esto en el entendido de la imposibilidad de la representación, o sea del acceso a algo por
medio de otra cosa; el posible acceso a la esencia del ente, por lo tanto a elementos trascendentes, se
pierde en la imposibilidad de este acceso por medio de la percepción. La representación es la heredera
del mito; frente a la imposibilidad de conocer, la razón se da el mito, el mito es el sentido… Pero aquí
aparece la dualidad que inquieta al pensamiento; en la metafísica medieval, la esencia es distinta del
fenómeno; más radical es Heidegger cuando plantea de manera urgente la diferencia ontológica: la
distinción entre ser y ente. Es decir, lo que vemos no es ‘esencialmente’ lo que es. Por lo tanto, lo que
entra en crisis es la representación.

La representación es ‘algo que muestra, indica a otro que está ausente’; Kant precisa que la intuición 
y el pensamiento son maneras diferentes de “representación cognoscitiva” (1984); la intuición llega 
al objeto por medio de la representación (del que se tiene cierto conocimiento previamente) de 
manera directa, sin mediación; en cambio el pensamiento o concepto llega mediado al objeto por una 
‘característica’ que eventualmente es compartida por otros. La intuición nos sitúa en la singularidad 
del objeto, en cambio el pensar nos pone frente a una generalización del objeto que finalmente lo hace 
accesible ‘para todos’. Kant afirma, en todo caso, que ni uno ni otro son aún conocimiento. Frente a 
esta supuesta equiparidad entre la intuición y el pensamiento, Heidegger pone cuidado en que la 
intuición respecto del hombre es distinta que la de “Dios o de otro espíritu superior” (1973. La 
intuición superior es infinita y da cuenta inmediata de la totalidad del objeto, no necesita pensarlo, en 
cambio, la intuición del hombre es finita (esta distinción se entiende desde una perspectiva histórica 
de la metafísica). Esta intuición -la del hombre- es de naturaleza derivada porque se da en función de 
un ente independiente de la intuición; está frente a los ojos. La intuición finita produce un 
conocimiento finito. Esta intuición exige que delante de ella aparezca el objeto, o sea, Heidegger 
observa la necesidad de la operatividad de los sentidos, de la sensibilidad. Ésta, precisa el filósofo, se 
da por la coexistencia de la intuición humana con los entes, por lo tanto éstos deben tener la 
posibilidad de ‘anunciarse’; en algún sentido el ente se dirige a la intuición y ésta retribuye esta 
dirección al percibirla. “La esencia de la sensibilidad consiste en la finitud de la intuición” (1973). De 
esta manera la sensibilidad es igualmente finita. La intuición finita se juega en la relación establecida 
con el objeto dispuesto delante de ella, pero para que finalmente se constituya en conocimiento, el 
resultado de esta relación deberá tender hacia una inteligibilidad que será compartida con otros. La 
posibilidad de la transmisión no sólo para sí de lo inteligido sino para todos, se constituye en



Pablo, J.. Fenomenología, mito y cine. laFuga, 6, 2008, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/fenomenologia-mito-y-cine/324 2 de 3

conocimiento cuando la intuición define nítidamente lo que está delante de ella, lo hace general. Esta
condición general del conocimiento intuido, equivale a producir un concepto que vale para la
singularidad del objeto frente a los sentidos, pero necesariamente para aquellos objetos que
comparten una singular naturaleza, pero que no necesariamente están junto a los sentidos; es lo que
Kant denomina “la representación por conceptos” (1984).

Es precisamente esta representación por conceptos la mitología contemporánea. Esta perspectiva
pone en la superficie al sentido de los objetos, sea éste el que sea; aquellos que se presentan a ellos
mismos como a aquellos que son representación.

En la imagen contemporánea son éstos últimos los que plantean la mayor dificultad. Toda imagen se
entiende como ‘representación’ y por esta condición se requiere de sistemas o modos de
interpretación, es decir, la dificultad de acceso al objeto representado exige de una exégesis, es lo que
Foucault observa respecto de la hermenéutica, es decir, todo ‘texto’ necesita de interpretación porque
siempre habitan sentidos que están más allá de la superficie. Pero ¿cómo podemos entender esta
necesidad si hace un rato hablábamos de la mera superficie? Por la práctica atávica de la
mitologización, es decir, frente al sinsentido la aventura de la significación.

Josep Català expone respecto de la representación, objetualizado en un mapa, la condición básica de
‘simulacro: “Un mapa no es el antecedente del territorio sino un simulacro del mismo, desarrollado
en una dimensión distinta. En otras palabras, la relación tradicional entre significante y significado se
ha desvanecido, ya no es posible circular de uno a otro sin contradicciones, puesto que el espacio
conceptual que los separa es igualmente significativo” (2005). La fantasía borgeana de un mapa de
iguales dimensiones de lo que representa sería la única salida. Pero sigue persistiendo la necesidad de
producción de imágenes y si interpretación.

La ciencia no encuentra el sentido, sigue siendo mera descripción; la filosofía sigue en su perplejidad
y la religión es pura representación… Frente a este desamparo, la acción simbolizadora del hombre
toma el lugar del sentido y naturalmente se erigen las mitologías contemporáneas, que no son muy
distintas al escaparate mítico griego como representación de las energías más básicas del
ser humano.

En este sentido, las modalidades de representación cinematográfica han sido eficientes para la
promoción de diversas mitologías. No estoy pensando en términos icónicos, es decir, en personajes
que encarnarían ciertas fantasías colectivas, James Dean, Marilyn Monroe, de manera más restringida
Klaus Kinski, etc., sino que la misma estructura óntica, es decir, su propia condición de cosa del cine
ha encarnado ciertas necesidades míticas: la imagen en blanco y negro, luego el color, los diversos
modos de montaje, los tiempos del relato, la insistencia en ciertos tipos de tomas, etc. Si pensamos en
las modalidades convencionales de relato del cine masivo, la estructura -en general- remite a una
lógica aristotélica; todo se resuelve al final, es el orden y la claridad lo que prevalece. El orden como
representación mítica, es decir, como una necesidad colectiva. Junto a esto, el contenido: en la post
guerra la industria norteamericana impone un cine en donde la satisfacción de las necesidades, la
alegría, el amor, es el contenido mítico de la contingencia histórica (por esto el libro de fotografía Los
americanos de Robert Frank de mediados de los cincuenta, fue editado en Francia y no en Estados
Unidos, debido a que mostraba un país que no coincidía con las promoción mítica del momento).

La necesidad del color viene a confirmar el prestigio de la imagen técnica como presentación del
acontecer. La realidad se hace más real y es la imagen técnica la que permite su dominio, por lo tanto
una imagen más real (en color) no sólo deja de ser mediación sino que es el mundo mismo. El color
potencia el valor icónico de la imagen, pero no hay que olvidar que la asignación de un determinado
cromatismo a un objeto no es más que una convención restringida a las posibilidades técnicas del
material sensible.

Cuando el prestigio de la imagen se comienza a perder, cuando el nuevo mito toma la forma de una 
posmodernidad desilusionada, cuando la realidad es cubierta por la imagen, donde la experiencia es 
relegada a una condición de ineficiencia (Valery), cuando no hay más que imagen como hiperrealidad 
(Baudrillard, 2002); el montaje (masivamente) rompe los parámetros aristotélicos, desde uno 
vertiginoso como el de Memento (Christopher Nolan, 2000), hasta la duración extensa como en Madre 
e hijo (Alexander Sokurov, 1997). La incerteza por un lado, y la modificación óptica en otro. El valor



Pablo, J.. Fenomenología, mito y cine. laFuga, 6, 2008, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/fenomenologia-mito-y-cine/324 3 de 3

queda suspendido en la superficie de la imagen; si bien hay historias que se cuentan, la materialidad
técnica suspende el sentido referencial. El nuevo mito es la imposibilidad de acceso al mundo por
medio de la imagen. La opacidad de la visión abre, entonces, la simbolización del mundo. Es la
conciencia de la asignación arbitraria de sentido. El cine como cualquier modo de producción de
sentido lo que hace es nombrar y en el nombrar ya está implícito el sentido, no ese original que
estuvo en el principio, sino aquel que se renueva constantemente en cada nueva designación.

Bibliografía

Baudrillard, J. (2002). La ilusión vital. Madrid: Siglo XXI.
Català, J. (2005). La imagen compleja. Barcelona: Bellatera, Universitat Autònoma de Barcelona.
Heidegger, M. (1973). Kant y el problema de la metafísica. México D.F.: FCE.
Kant, E. (1984). Prolegómenos. Madrid: Sarpe.
Mayz Vallenilla, E. (1993). Fundamentos de la meta-técnica. Barcelona: Gedisa.
Valery, P. (1999). Piezas sobre el arte. Madrid: Visor.

 

 

 
Como citar: Pablo, J. (2008). Fenomenología, mito y cine, laFuga, 6. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/fenomenologia-mito-y-cine/324

 


	Fenomenología, mito y cine

