
Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 1 de 11

Holy Spider y el ‘Persian Noir’

Por Afshin Irani

Director: Ali Abbasi
Año: 2022

Tags | Cine iraní | Cine negro | Exilio | Ensayo

Licenciado en Filosofía y Magíster en Estudios Culturales Latinoamericanos por la Universidad de Chile. Sus áreas de investigación son

la literatura y el cine de las diásporas iraníes y árabes en las Américas. iranicereceda@gmail.com

Introducción

 

Durante la última década, en la República Islámica de Irán, una serie de disputas políticas producida
por la acumulación de malestares económicos y sociales, han ensanchado la discordia entre el campo
cultural iraní y el proyecto cultural del Estado revolucionario. Marcado por los repetidos intentos
fallidos de reforma social, de expansión de la sociedad civil y un inminente sumergimiento de Irán en
el modelo económico neoliberal (Morgana 2020), este proceso ha profundizado aún más las tensiones
de un campo cinematográfico que se ha construido tanto en torno al realismo social como a la
vigilancia y censura. La profundización de las contradicciones en este impass perpetuo ha sido el
gatillante de que una nueva generación de cineastas iraníes rompa con una tradición cinematográfica
previamente reconocida mundialmente por su modestia de su realismo, la incursión en la producción
de imágenes poéticas de alto valor estético y la búsqueda de la crítica social a través de su elaborado
lenguaje metafórico.

En el contexto del agotamiento del llamado “Nuevo Cine Iraní”, es que ubicamos a Holy Spider, el
tercer largometraje del cineasta iraní-danés Ali Abbasi 1 el cual representa la primera incursión del
director en narrativas directamente vinculadas a Irán. Inspirada en los crímenes reales de Saeed
Hanaei, un asesino en serie que entre 2000 y 2001 asesinó a 16 trabajadoras sexuales en la ciudad de
Mashhad, Holy Spider marca un claro distanciamiento de representaciones previas del caso.
Producciones nacionales como el documental Y así vino una araña (Va Ankabut Aamad, Maziar Bahari,
2003) o el thriller policial Asesino Araña (Ankabut, Ebrahim Irajzad, 2020) adoptaron narrativas que, de
forma directa o indirecta, eran indulgentes con Hanaei, presentándolo como un anti-héroe con
buenas intenciones, o incluso, un “mártir moral” de Mashhad.

En contraste, Abbasi utiliza este caso como un vehículo para una reflexión meta-cinematográfica que
combina una exposición psicológica del asesino y la representación explícita de la violencia misógina,
con una narrativa que desentraña el cinismo de una sociedad que, bajo la fachada de la piedad
religiosa, revela su profunda violencia contra quienes sufren las contradicciones que nacen en su
seno, y complicidad ideológica con quienes perpetúan dichas violencias. En ese propósito, el impacto
cultural de la producción se vio magnificado por su coincidencia con el levantamiento Mujer, Vida,
Libertad (Zan, Zendegi, Azadi) de 2022, uno de los movimientos sociales más radicales que se han visto
en Irán, desde la misma Revolución Islámica.  En este contexto, el director comentó:

“…a la luz de todo lo que ha ocurrido… esta película ha adquirido un nuevo significado. Y esto
realmente está fuera de mis manos, me guste o no. Ya no es la misma película que era …cuando
se estrenó en Cannes, o antes y después de eso. Mis intenciones siguen siendo las mismas, pero
el contexto del mundo ha cambiado de forma tan drástica que incluso yo mismo la veo de
manera diferente.” (Abbasi en  Miller, 2022)



Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 2 de 11

En efecto, la coincidencia entre las protestas y su estreno ha llevado a Holy Spider a adquirir relevancia
dentro y fuera del país al convertirse en un catalizador de una discusión global sobre las
implicaciones políticas y culturales del cine iraní contemporáneo, y que atrajo tanto a iraníes de la
diáspora como a críticos internacionales. Asimismo, la película se convierte en un ejemplar de cómo
se han dado los cambios estructurales en la industria audiovisual iraní y su creciente capacidad para
dialogar polémicamente con el público nacional y global.

Definiendo su propio estilo, Abbasi ha declarado que su intención de desarrollar un proyecto autoral,
autónomo y crítico al curso de la sociedad iraní, lo ha llevado a apropiarse de los elementos del
género noir, un género que él mismo ha descrito como una fuente de inspiración central del tono y
motivos que permiten llevar a cabo el proyecto de la película:

“Es noir hasta la médula… Me encanta el cine noir como género y quería crear un Noir Persa a
partir de sus elementos familiares. Todas esas almas perdidas, sueños rotos y lugares oscuros
que surgieron de los Estados Unidos de la posguerra son parte del paisaje cotidiano de la
mayoría de las ciudades iraníes. Quería encontrar un lenguaje e iconografía que vinieran del
lugar mismo, en este caso Mashhad, en lugar de una película de Humphrey Bogart, o
Chinatown, o Zodiac de David Fincher… Desde el principio quisimos hacer un Noir Persa (Persian
Noir). Creo que nunca nos propusimos hacer una película de género policial”. (Abbasi en
Pennington, 2022)

La decisión de situar su obra como una apropiación del género noir, el cual emerge como respuesta a
los desgastes económicos y morales de las crisis sociopolíticas en Estados Unidos, sugiere una
adaptación de una estética y lenguaje cinematográfico a una exposición de la sociedad iraní, lo que
permitiría exponer el deterioro del proyecto revolucionario de la República Islámica. Asimismo, llama
la atención que, aunque el rodaje haya tenido que trasladarse fuera del territorio nacional, el director
mantiene una narrativa y estética realista que apela a las condiciones sociales de Irán.  Ambos
factores invitan a un análisis más profundo del mero eco que encontró la etiqueta de Persian Noir en la
crítica cinéfila (Chen, 2023; Miller, 2022; Pennington, 2022, Welch, 2022, etc.). De lo contrario, se
pasaría por alto factores importantes a considerar dentro de una tradición que, aunque episódica, ha
tenido presencia en el campo cultural nacional, y que insiste en su emergencia frente a los repetidos
episodios de crisis sociales en los últimos años.

El resto de este artículo tiene como objetivo contextualizar la importancia histórica en los aspectos de
la producción y narrativos de Holy Spider, con el objetivo de invitar a la crítica a participar en una
discusión estructural sobre los cambios dentro del cine iraní. En primer lugar, debemos relacionar el
hecho de que la producción de esta película fuera de Irán informa las elecciones narrativas y estéticas
de Abbasi, lo que evidencia un proceso que trasciende las limitaciones del cine nacional tradicional
iraní. Luego, reflexionaremos sobre la vida del género noir dentro del cine nacional, para después
estudiar las características del noir y la apropiación de estas por la producción de Holy Spider. Para
concluir, se discutirán los alcances del término “Persian Noir”, como género cinematográfico.

El desgaste del Cine Reformista y el exilio cinematográfico de Abbasi

 La secuencia inicial de Holy Spider sigue el recorrido de la primera víctima del “asesino araña”, una
prostituta que, en su intento por obtener dinero para su familia, deambula por las calles de Mashhad
manteniendo relaciones sexuales con hombres. El primer plano de esta secuencia (Figura 1), que
incluye el reflejo de un pecho descubierto, parece funcionar como una declaración de principios que
desafía abiertamente los estándares morales impuestos por la censura estatal iraní.

Sin embargo, una lectura más matizada de esta escena revela que el desafío a la censura no se limita 
únicamente a la representación explícita de desnudos o actos sexuales. Por el contrario, se articula a 
través de una narrativa de denuncia que expone la vulnerabilidad social de las mujeres pobres en Irán. 
Con esto, la película establece un vínculo entre la precariedad económica y social como factores que 
propician el flagelo de la prostitución, sometiendo a estas mujeres a violencia física, representada en 
el cuerpo de la protagonista. Además, la misma secuencia evidencia que, a pesar de ser una mujer 
musulmana, su consuelo no lo encuentra en la piedad religiosa, que más bien es representada por una 
sociedad que la juzga por intentar sobrevivir, sino en el uso de drogas como una forma de escape 
temporal. Este refugio artificial se interrumpe cuando Hanaei llega para cobrar su vida, castigándola



Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 3 de 11

por los “pecados” que comete en la ciudad sagrada del Imam Reza.

Esta secuencia de apertura es un gesto significativo y no trivial en la historia del cine iraní, porque la
censura no sólo ha impuesto restricciones a las representaciones visuales consideradas disruptivas,
sino que también ha prohibido, de manera más enfática y estricta, las críticas directas a los
fundamentos de la moralidad revolucionaria. Esta moralidad se ha consagrado en pilares como el
sacrificio de los mártires de la revolución y de la guerra con Irak, la modestia femenina como un
arquetipo impuesto de la mujer revolucionaria, y un silencio tácito frente a críticas transversales
sobre la situación económica o dilemas éticos de la sociedad y la religión. Este análisis sugiere que la
secuencia inicial no solo desafía a la censura en un sentido visual, sino que también plantea una
crítica profunda y compleja al sistema de valores que dicha censura busca proteger.

Desde la Revolución Islámica en adelante, los cineastas que han intentado adoptar una postura crítica
frente a la sociedad tradicional se enfrentan a la compleja tarea de equilibrar sus ambiciones
artísticas con las restricciones impuestas por un sistema opresivo. En particular, quienes trabajan
dentro del país se ven obligados a alinearse con las expectativas del régimen censor o a emplear un
lenguaje simbólico, basado en metáforas sutiles y narrativas indirectas, como estrategia para sortear
la censura. Sin embargo, la relación desigual Estado-cineasta implicada en la censura sugiere, en
último término, que el censor goza de una potencial autoría no visible.

“Dado que las películas sufrían numerosos cambios durante su producción, particularmente
debido al modo de producción híbrido, improvisado y contingente, muchas veces las películas
cuyos guiones habían sido aprobados no lograban obtener un permiso de exhibición sin que se
les aplicara una censura adicional por parte del gobierno. Además, aunque las regulaciones de
censura eran lo suficientemente vagas como para permitir cierta flexibilidad de interpretación
tanto a los censores como a los cineastas, el poder final de decisión residía en los censores.” 
(Naficy, 2012, p. 186)

Los cineastas que se han agrupado en torno a estas estrategias de crítica, y que han sido denominados
por la crítica internacional como “Nuevo Cine Iraní” y por la nacional como parte del “Cine de la
Reforma” (Atwood, 2016), han desarrollado una estética capaz de superar, mediante una negociación
de lo decible y lo indecible, los códigos de censura y conquistar una reputación internacional para el
cine en el país persa. Sin embargo, para cineastas más jóvenes como Abbasi, esta estrategia ya ha
mostrado sus límites. Para este grupo, el cine de la reforma ha convertido al Estado en un
co-productor que no solo decide cómo debe ser criticado, sino que también se beneficia de la
reputación que estas críticas le otorgan. En este contexto, Abbasi representa una radicalización del
proyecto reformista, cuyo objetivo es afirmar que la figura del cineasta debe ser un medio más directo
de crítica estatal: “La idea de un cine lleno de metáforas en lugar de confrontación directa es una
forma de mantener a las audiencias en la oscuridad” (Abbasi en Welch, 2022).

Transgredir las restricciones tradicionales de la industria cinematográfica en Irán no es gratuito.
Otros cineastas reformistas como Jafar Panahi han emprendido carreras marcadas por la
radicalización de la critica social, la que, todavía dentro del proyecto reformista, asume una posición
del cineasta como alguien irremediablemente comprometido con la representación de la realidad de la
sociedad iraní, justamente porque está ubicado dentro de ella:

“Puedo decir de mí mismo que hago películas realista-sociales. Mis temas son cuestiones
sociales, problemas y dilemas que observo a diario. Estos pueden ser, por ejemplo, de
naturaleza geográfica, cultural, económica o política. Tomo estos temas de la sociedad en la que
vivo y trato de observarlos, procesarlos o abordarlos en mis películas. Un cineasta
realista-social iraní solo puede vivir en Irán. No puede vivir fuera de Irán y hacer películas
sobre la realidad social de este país. Si lo hiciera, su perspectiva sería de carácter “turístico”.
Con esto me refiero a una visión desde fuera, que por su naturaleza es transitoria.” (Panahi en
Rahbaran 6)

Durante el último tiempo, la figura del cineasta crítico definida por el proyecto reformista ha entrado 
en una confrontación con el Estado. El mismo Panahi ha sido ejemplo de cómo llevar adelante el 
proyecto realista social en el Irán de hoy puede traer penas de cárcel y prohibiciones para dirigir cine. 
Sin embargo, la figura de este cineasta ha sido notoriamente contrarrestada al cineasta de la “crítica



Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 4 de 11

externa”, llamado por el mismo Panahi el “cineasta turista”, y definido como alguien que “no ha
vivido en el corazón de esta sociedad; no la ha sentido a través de todos sus sentidos en su vida
cotidiana” Panahi en Rahbaran 6-7). El enfrentamiento con el Estado ha puesto a prueba los
lenguajes cinematográficos y ha redefinido la práctica misma de hacer películas para ya dos
generaciones de cineastas, en los que se incluyen figuras como Abbas Kiarostami y Asghar Farhadi.
Sin embargo, esta apuesta crítica ha sido  excesivamente dependiente del aprecio internacional que
han sido capaces de recibir las producciones de este modelo de cine: 

“El cine iraní (a diferencia de la literatura) ha alcanzado ahora un reconocimiento
internacional, por lo que cuando un cineasta, ya sea muy conocido o moderadamente famoso,
tiene problemas con las autoridades, puede contar con protestas a nivel mundial. Estas
protestas pueden obligar al régimen a ceder y permitir que la película se exhiba, ya sea en Irán
o en un festival extranjero.” (Panahi en Rahbaran 8)

Redefiniendo el rumbo de la posición del cineasta en la sociedad y su condición frente al Estado, el
tono frontal y explícito de Holy Spider desafía no solo las expectativas del circuito cinematográfico
nacional iraní, sino también las expectativas internacionales sobre lo que debería ser el cine de esa
región. De hecho, el mérito de la película radica en desafiar las expectativas de las audiencias
internacionales, que durante décadas ha alabado al cine iraní por su sutileza y modestia. El director
ha sido altamente crítico de las expectativas que rodean el circuito cultural en el extranjero.
Acostumbrada a “metáforas censuradas y narrativas de miseria”, Abbasi considera que la audiencia
internacional se ha acostumbrado a premiar un cine que, en última instancia, “funciona como
máquina propagandística” (Abbasi en Chen, 2024) debido a los compromisos asumidos por aquellos
que buscan que sus obras sean aprobadas por las autoridades culturales.

A diferencia del caso de Panahi, el proyecto confrontacional de Abbasi implica un costo de distinta
naturaleza: el exilio, tanto de la producción, los actores y hasta de su misma carrera cinematográfica.
En este sentido, resulta útil entender Holy Spider como  un intento de redefinición del rumbo cine
crítico iraní, hacia algo más similar a lo que Hamid Naficy denomina “cine acentuado” (accented
cinema), que engloba tanto modos intersticiales como colectivos de producción, a menudo
sustentados por instituciones culturales independientes o redes exílicas y minoritarias.

“…el desplazamiento (del cine acentuado) crea su propio entorno espectatorial peculiar que
genera demandas y expectativas diferentes, las cuales están influenciadas no solo por las
fuerzas del mercado, sino también por las políticas nacionalistas y las políticas de
representación étnica. Mientras que el público general puede preferir películas acentuadas que
sean entretenidas e ilustrativas, a veces a expensas de la integridad de los cineastas y la cultura
nativa, las comunidades desplazadas a menudo exigen representaciones “auténticas” y
correctivas. Tales demandas conflictivas pueden “distorsionar” al cine acentuado, exponiéndolo
a críticas desde todos los lados. En consecuencia, el estilo acentuado lidia continuamente con la
inmediatez politizada de las películas y con su enunciación colectiva y recepción, es decir, con
la manera en que la política impregna todos los aspectos de su existencia.” (Naficy, 2001, p.6) 

Los aspectos “acentuados” de Holy Spider se encuentran en sus motivos y tropos, pero también en su
producción, sobre todo en la inmediatez de su controversia política definió la película. A esta se le
negó el rodaje tanto en Irán como en Turquía, y el Ministro de Cultura y Orientación Islámica de la
época, Mohammad Mehdi Ismaili, incluso declaró que “si personas dentro del país han colaborado
con esta película, serán castigadas”, debido a que “insultaba” las “creencias y valores” de los
musulmanes (Tayebi, 2023). Como resultado, Abbasi tuvo que trasladar la producción a Jordania,
donde pudo retratar de manera más directa y detallada los eventos reales que inspiraron la película.
Además, muchos de los iraníes que trabajaron en el proyecto residen en el extranjero, lo que permitió
completar el casting de la película, aunque se le negara la presencia física en el país. Esta situación
obligó al director a cruzar “fronteras para entablar un diálogo con la tradición cinematográfica iraní
que tan vehementemente rechazó” (Kashani, 2024). Dentro de esta polémica, algunos también han
sugerido que Abbasi tiene afinidades con tendencias contrarrevolucionarias o anti-musulmanas, y
que por lo tanto su cine renuncia al realismo debido a su motivación primaria de una crítica
ideológica y no social:



Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 5 de 11

“El guionista, como ocurre con la oposición a cualquier gobierno o régimen en cualquier lugar,
está únicamente interesado en transmitir un mensaje específico a los espectadores
internacionales, y no en reflejar la verdad sobre la sociedad y la política iraní.” (Sarı, 2023)

De acuerdo con Naficy, estas producciones no solo sobreviven al margen de la industria
cinematográfica dominante, sino que también desafían sus modos hegemónicos de producción. Al
sortear las dificultades del contexto de producción en el extranjero, el cineasta tiene la oportunidad de
reexaminar la naturaleza del cine iraní post-revolucionario y explorar las vías alternativas que los
cineastas en el exilio investigan, incluida la relación con géneros tradicionales. Este espacio
‘acentuado’ es, por lo tanto, un ámbito donde los cineastas pueden examinar con relativa libertad sus
identidades culturales y, al mismo tiempo, criticar las prácticas fílmicas convencionales de los cines
nacionales, redefiniendo incluso esa misma categoría. Este “cine menor”, no está exento de
concesiones 2 pero cumple la aspiración de desafiar al modo dominante no solo a través del rechazo
de sus técnicas, sino también en su capacidad para narrar historias críticas, ahora desde el exilio y
la diáspora.

Holy Spider, en este sentido, se convierte en una alegoría de la vida en el exilio, en la que la dislocación
física y cultural se manifiesta tanto en su forma como en su contenido. La película de Abbasi no solo
rompe con los moldes tradicionales del cine iraní, sino que también inscribe dentro de él una estética
transgresora inspirada en el género noir y, con ello, le otorga una nueva vida a este género dentro del
circuito del cine iraní.

Antecedentes del género noir en Iraní

El cine noir, como género cinematográfico, no puede reducirse a una mera amalgama de elementos
formales, aunque estos sean parte integral de su definición. Tradicionalmente, se considera que el
noir nace de la fusión del expresionismo alemán y el realismo poético francés, pero, recientemente, la
crítica académica ha asociado su emergencia a una respuesta a una crisis más profunda: la crisis
axiomática e ideológica de las sociedades industriales del siglo XX (Callahan, 2014, p.35). De esta
manera, la interpretación contemporánea del noir clásico estadounidense no se restringe a la
exposición de un historias glamorosas en chiaroscuro, de villanos o anti-heroes; más bien, retrata un
mundo fragmentado moralmente, imponiendo una estética que disocia al espectador de su presente,
produciendo una distancia crítica en donde las certidumbres éticas y políticas colapsan en el
desencanto con las estructuras individuales y colectivas de la sociedad moderna  (Pettet, 2014, p.9).

Si en EE.UU., el noir surgió como respuesta a la fatiga de la acelerada modernización de la sociedad
capitalista e industrial; en Irán, bajo la monarquía Pahlaví, tomó forma en un contexto de
modernización tardía y bajo un estricto control estatal. En este panorama, Samuel Khachikian
(1923-2001) destacó como uno de los pioneros en adaptar el noir al cine iraní , apropiándose de
elementos del género occidental y aplicándolos al contexto local.

Khachikian combinó técnicas narrativas innovadoras con una crítica a la burguesía urbana, creando
películas que reflejaban las contradicciones de su época. Obras como Chaharrah‑e Havades (Hazardous
Crossroads, 1954) y Taafon Dar Shahr-e Ma (Storm in Our City, 1958) mostraron un Irán donde el
glamour moderno coexistía con una crítica social subyacente a la exagerada desigualdad social y a la
perversión del lujo de los ricos. Además, su enfoque dual —integrar elementos occidentales y respetar
las sensibilidades locales— sentó las bases para un cine más ambicioso 3 que escogió los elementos
formales del noir clásico —la iluminación en claroscuro, las estructuras narrativas no lineales y los
personajes moralmente ambiguos y un paisaje social sombrío. Conocido como el “Hitchcock iraní”
por su dominio de las técnicas de estéticas de producción audiovisual, y narrativas de suspenso y
crítica social, Khachikian siempre se consideró un puente entre el cine comercial-conservador y el
cine progresista-revolucionario. Su cine oscilaba entre ambos mundos, reflejando las contradicciones
inherentes del sistema bajo el cual trabajaba.  La influencia de Khachikian se extendió más allá de su
propia obra.

Su adopción de técnicas formales, como los primeros planos extremos, los encuadres inusuales y el 
uso agresivo del sonido y el montaje, estableció un nuevo estándar para el cine iraní, y muchos de los 
cineastas que posteriormente formarían parte de la Nueva Ola Iraní se inspiraron en su trabajo 
(Akrami, 2010). El género noir, en su versión iraní (sinema Tarik) 4 , explotó durante dos décadas las



Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 6 de 11

divisiones entre tradición y modernidad, ruralidad y urbanismo, y religión y secularismo, las cuales
eran profundamente marcadas. Sin embargo, con la Revolución Islámica de 1979, el cine de
Khachikian, al igual que el género noir por completo, fueron prácticamente prohibidos por exceder el
nuevo paradigma de la censura, centrado en la modestia y la lucha moral de los musulmanes en el
mundo moderno.

Con Holy Spider, Ali Abbasi busca reflotar la tradición film noir en Irán. Como vimos, en su caso, a
diferencia de Khachikian, el director sobrepasa las limitaciones de la censura estatal al exportar su
producción al extranjero y, de esta manera, consigue navegar con versatilidad una estética propia que
de cuenta de la ambigüedad moral, el pesimismo existencial y la atmósfera opresiva del Irán
post-revolucionario, exponiendo así sus contradicciones estructurales.

Elementos visuales y narrativos del Persian Noir

Holy Spider emplea una estructura narrativa híbrida que contrapone dos discursos profundamente
arraigados en la sociedad iraní: por un lado, la corrupción moral inherente al sistema, y por otro, el
trauma individual y colectivo que dicho sistema produce. La película sigue dos líneas argumentales
entrelazadas hacia al final, que se desarrollan en torno a dos personajes clave: Saeed “Azimi” (Mehdi
Bajestani), el asesino en serie que justifica sus crímenes como una misión moral, y Arezoo Rahimi
(Zahra Amir Ebrahimi), una periodista que intenta desentrañar la verdad detrás de los asesinatos,
enfrentándose a las desigualdades sociales, la corrupción institucional y la inoperancia de la prensa.

La narrativa sobre Saeed revela a un hombre profundamente marcado por las contradicciones de su
entorno: un veterano de guerra profundamente religioso, pero relegado a un papel sin protagonismo
social. Como trabajador, padre y esposo, Saeed no actúa únicamente por impulso personal; es el
producto de un discurso estatal que glorifica la muerte, el sacrificio y la pureza ideológica. Durante la
guerra entre Irán e Irak, la República Islámica exaltó el martirio como la máxima expresión de
sacrificio religioso, dejando a Saeed alienado al no haber alcanzado esa “gran gloria”. Su
supervivencia lo atormenta, llenando su vida de un vacío existencial frente al ideal exaltado de los
mártires. Esta frustración se canaliza en un deseo de “purificar” la sociedad de lo que él percibe como
corrupción moral: las trabajadoras sexuales.

El personaje de Saeed encarna el “impulso de muerte” (Kashani, 2023) inherente al discurso del
martirio, canalizando las tensiones de su vida como trabajador ordinario hacia una violencia dirigida
contra las mujeres que asesina. Su frustración sexual y existencial encuentra expresión en su
autoproclamada “misión sagrada”. Como representante del veterano al que se le ha negado el
martirio, y con ello el respeto de la sociedad, Saeed simboliza una crítica directa al “Cine de la Santa
Defensa” 5 en Irán. Este género cinematográfico, que ha producido más de 200 películas, glorifica el
heroísmo, el sacrificio y la resistencia de los soldados revolucionarios (conocidos como basijis)
durante la guerra contra Irak, posicionando al mártir como la máxima figura de la nación, capaz de
luchar por la patria y la fe, y reforzando así la ideología del régimen.

A lo largo de la película, el guion de Abbasi desmantela con gran habilidad el discurso heroico del
martirio, mostrando cómo la compulsión destructiva de Saeed perpetúa el trauma social de la guerra
en la misma sociedad que se suponía debía proteger. El deseo de martirio de Saeed se presenta como
una expresión de su alienación social y, más aún, como el reflejo de una psicología dañada que
encarna el microcosmos de la corrupción moral y el caos social que Abbasi critica.

“Quiero hacer algo. No creo que fui creado para hacer albañilería, construcción, remodelación y
ese tipo de cosas. Haji, haji. Ojalá la guerra no hubiera terminado, haji. Algunos fueron
martirizados, algunos desaparecieron, algunos perdieron sus extremidades, y algunos
regresaron a sus familias en ataúdes. Pero a mí no me pasó nada. ¿Por qué es eso? ¿Es porque
no soy digno? ¿Por qué no fui digno?” (Holy Spider 33.05)

En este contexto, las mujeres vulnerables—obligadas a la prostitución por la precariedad económica y
la falta de apoyo estatal—se convierten en las víctimas del “asesino araña,” quien, a su vez, es un
producto directo de esta misma sociedad.

La película utiliza un lenguaje visual y sonoro que refuerza y enriquece su narrativa, mientras 
destruye una estética visual anclada en las tradiciones religiosas de la sociedad. Cada vez que Saeed



Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 7 de 11

asume su papel de asesino, el entorno se transforma de manera significativa. Esto se aprecia en
momentos clave: durante su acto de catarsis ante la tumba del Imam Reza, donde parece confirmar su
misión (Figura 2); mientras recorre las calles en busca de víctimas (Figura 3); o al momento de su
juicio, cuando jura por el Corán estar loco (Figura 4). En estas escenas, el discurso religioso es
manipulado para justificar sus crímenes, y la atmósfera se tiñe de un verde sombrío. Este mismo
color domina las calles en los momentos de mayor tensión, intensificando la sensación de amenaza
constante y reforzando la alienación de Saeed, quien aparece envuelto en un aura de
inminente fatalidad.

El color verde posee un simbolismo profundo en el chiismo, especialmente en Irán. Está asociado con
la vida, la fertilidad y el paraíso, y se ha mantenido como un emblema de identidad y resistencia
dentro de esta tradición religiosa. En el Corán, los habitantes del paraíso son descritos como vestidos
de verde, lo que vincula este color con la espiritualidad y la esperanza en la vida eterna. Además, se
asocia con el profeta Mahoma, quien solía vestir de verde, consolidándolo como un símbolo de fe
entre sus seguidores. En la película, el uso del verde no solo evoca estas connotaciones espirituales,
sino que las reconfigura para expresar la distorsión ideológica y moral que define al personaje de
Saeed y del entorno que lo rodea. De esta manera, la representación visual se combina con un
comentario social incisivo que inscribe a la manipulación de la teología sobre las dinámicas de
violencia discursiva en Irán.

En contraposición al asesino masculino, se encuentra una protagonista femenina, Rahimi, que asume
un rol activo como periodista investigadora. Aunque Rahimi actúa como una especie de detective en
esta narrativa, su enfrentamiento con el sistema patriarcal y la misoginia institucionalizada la
convierte en una figura más trágica y luchadora que heroica. Al igual que en el film noir clásico, donde
los detectives son incapaces de alterar el orden corrupto del mundo que investigan, Rahimi enfrenta
una estructura de poder impenetrable que perpetúa la injusticia, incluso cuando se le expone la
verdad a la sociedad que la adolesce.

 

Al introducir a una detective que, además, es periodista, Abbasi logra entrelazar los episodios en los
que la protagonista enfrenta la violencia institucional que impide a las mujeres demandar sus
derechos o el respeto que merecen, con su búsqueda de la verdad en el caso y, finalmente, del asesino.
Por un lado, vemos cómo la odisea justiciera de Rahimi está constantemente marcada por situaciones
en las que se le exige modestia y obediencia ante la evidente corrupción y abuso de poder de las
autoridades. Desde su llegada al hotel, donde un funcionario la hostiga por ser mujer y viajar sola,
hasta que descubre su profesión de periodista (Figura 5); pasando por la negligencia del juez en el
caso y su beligerancia hacia una mujer que exige diligencia en el proceso de justicia, ahí en donde él
prefiere silencio para “no alterar a la sociedad” (Figura 6); y culmina en el intento de abuso sexual
por parte del jefe de policía de Mashhad (Figura 7). Los hombres de todos los niveles y posiciones en
Irán miran a las mujeres de manera despectiva o como mercancías para satisfacer sus necesidades.

Por otro lado, Abbasi se aparta del noir tradicional al abandonar el arquetipo clásico de la femme
fatale, la mujer que seduce, traiciona y, en última instancia, condena al protagonista masculino. En
Holy Spider, este arquetipo se invierte: las mujeres marginadas que Saeed asesina —trabajadoras
sexuales atrapadas en la pobreza— no son fatales para el asesino, sino víctimas de un sistema
económico que las margina, y un sistema patriarcal que las ha reducido a cuerpos descartables
(Kafkas, 2023, p.500).

Abbasi utiliza este contraste para subrayar el clasismo y el machismo institucionalizado que
deshumaniza a estas mujeres, al mismo tiempo que critica cómo la sociedad las juzga más a ellas que
a los hombres que perpetúan la violencia. Sobre la misma estructura social que las percibe como
“indignas” se justifica que sus asesinatos no sean investigados. El vestuario de la película, en este
sentido, profundiza narrativamente el desprecio con el que estas mujeres son representadas , ya que
las refleja no como son, sino cómo son percibidas por la sociedad (Figura 8).

Las palabras del policía que comenta sobre el cuerpo de una prostituta hallada resumen 
perfectamente la percepción de la sociedad: “Son todas iguales. Están drogadas y son prostitutas. 
Además, esta mujer estaba embarazada. Tenía hinchazón en el estómago. Realmente asqueroso…



Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 8 de 11

Vendiéndose a sí misma con un bebé en el vientre” (Holy Spider 51.11).  Estas palabras evidencian
cómo estas mujeres ni siquiera son conocidas por sus nombres; no tienen una identidad propia, son
vistas como una masa repugnante y dañina, todas iguales. Incluso, no sienten pena por una mujer
asesinada con un bebé en su estómago, porque al ser prostituta, desde su punto de vista, debería
desaparecer. Son consideradas abyectas (Kafkas, 2023, p.501), ya que deben ser eliminadas de la
sociedad, como si fueran cosas dañinas o excesivas que el cuerpo debe expulsar. En cambio, examinar
las razones sociales, religiosas o políticas que las han llevado a esta situación y las privan de su
derecho a vivir y ser aceptadas humanamente, así como la corrección de las estructuras corruptas,
amenaza el sistema patriarcal que han establecido.

Una vez en prisión, Saeed recibe la visita de un amigo con conexiones estatales, quien le asegura que
no será ejecutado, sino que será sacado de la cárcel antes de la ejecución. Sin embargo, cuando lo
llevan para ser ejecutado, el juez le niega a Rahimi el derecho a ser testigo, y cuando ella pregunta si
Saeed ha recibido su castigo de 100 azotes, el oficial azota la pared en lugar de a él. Esto sugiere que el
estado está del lado de Saeed. Pero, al final, no hay camioneta esperándolo y Saeed es ejecutado. El
final revela que la realidad está estructurada por una ficción que permite la existencia de la misoginia.
La sociedad mostrada está llena de absurdos y contradicciones, donde los personajes desempeñan
roles falsos y paradójicos sostenidos por fantasías culturales. Estas ideologías hacen de Saeed un
héroe para una masa dispuesta a sintonizar con el discurso oficial del régimen.

Sin embargo, el momento clave que define la versión de Abbasi del noir ocurre en la secuencia final,
cuando, a través de entrevistas a la familia de Saeed grabadas por Rahimi, muestra cómo los crímenes
del asesino viven en la imaginación de su hijo (figura 9), quien recrea sobre su hermana, y con
entusiasmo para a la cámara, los métodos de los asesinatos de su padre. Esta imagen sobrevive la
escena, como un legado que atrapa tanto a Rahimi como al espectador, sumiéndolos en un pesimismo
perpetuo respecto a un régimen que exhibe a través de sus sujetos que ya no puede reformarse. En
efecto, la realidad a la que Abbasi apunta y expone, es que la sociedad ha colapsado, y Saeed, el único
que cree en esta ficción, también termina destruyéndose (Kashani, 2023).

Conclusión

El término Persian Noir, acuñado por Ali Abbasi para describir su obra, trasciende su función como una
etiqueta estilística. Más allá de un recurso descriptivo, representa una reflexión profunda sobre el
papel del cineasta crítico en el panorama contemporáneo del cine iraní. Abbasi utiliza este género
para adquirir una posición que evidencie el desgaste del proyecto reformista en el cine nacional, al
mismo tiempo que formule un lenguaje visual y narrativo capaz de exponer las contradicciones
estructurales de una sociedad posrevolucionaria como la iraní.

En Holy Spider, Abbasi construye una estética que desafía los discursos oficiales al desmantelar la
narrativa heroica del martirio y exponer la perpetuación de traumas históricos a través de dinámicas
de misoginia y exclusión. La dualidad narrativa entre Saeed y Rahimi redefine los lugares comunes en
los discursos previos del caso del asesino: este deja de ser una anomalía para convertirse en un
producto de su entorno, mientras que su historia sirve como espejo de las instituciones que, lejos de
garantizar justicia, legitiman la violencia inherente a las contradicciones del sistema. En contraste,
Rahimi simboliza una resistencia trágica frente a una estructura social que deshumaniza a las
víctimas y perpetúa su exclusión.

Contrario a los que algunos de sus críticos han sugerido, el trabajo de Abbasi no busca congraciarse
con ningún sistema, sino a “reflejar la dureza de una realidad que muchos prefieren ignorar”
(Kashani, 2024). Por esto, más que centrarse en la veracidad de la historia y los motivos del asesino
en serie, Abbasi sostiene que “la historia más interesante surgía al preguntar: ¿Qué tipo de sociedad,
entorno y personajes fomentarían su comportamiento? ¿Dónde prospera este tipo de pensamiento?”,
mostrando que el guión, más que sugerir una estricta representación de Hanaei y sus motivaciones,
“se transformó de una historia sobre un asesino en serie a una historia sobre una sociedad de
asesinos en serie.” (Abbasi en Welch, 2022)

Asimismo, la película se convierte en un ejemplar de cómo se han dado los cambios estructurales en 
la industria audiovisual iraní y su creciente capacidad para dialogar con el público global. En ese 
sentido, Abbasi forma parte de un grupo creciente de cineastas que desafían directamente las



Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 9 de 11

expectativas de los censores estatales al proponer un cine que no se limite a las imposiciones
ideológicas. “El desafío es exponer las contradicciones que sostienen las fantasías del sistema”
(Kashani, 2024). La elección estética y narrativa para la película responde, en último término, a una
necesidad de escapar del “molde” que domina al cine iraní contemporáneo, el cual, en palabras del
director, se ve condicionado por una “cultura del compromiso” que limita tanto a cineastas como a
audiencias (Kashani, 2024). La decisión de Abbasi de producir la película fuera de Irán y su uso de
elementos del cine en el exilio subrayan la complejidad de crear obras críticas en contextos de censura
y opresión. Este desplazamiento físico y creativo enriquece la narrativa de la película y posiciona a
Holy Spider como una obra transnacional que dialoga con las tradiciones del cine iraní mientras las
desafía. Al integrar el género noir, Abbasi conecta su propuesta con una estética de desencanto y
ambigüedad moral que resuena tanto a nivel local como global.

Holy Spider se inscribe así en una creciente corriente de proyectos críticos dentro de la diáspora iraní,
entre los cuales ubicamos otras producciones como Versos Terrenales (Terrestrial Verses, 2023), de
Alireza Khatami y Ali Asghari, que comparten un deseo de experimentación cinematográfica para
darle un sentido y narrativa a las tensiones entre identidad, exilio y crítica social. Al hacerlo, la
película no solo confronta las expectativas internacionales sobre el cine iraní —caracterizadas
durante décadas por una visión limitada a metáforas sutiles y narrativas de miseria—, sino que
también rompe con las restricciones locales al presentar una crítica frontal y directa.

Como bastión del emergente Persian Noir, Holy Spider revitaliza un género clásico que había sido
marginalizado en la historia del cine iraní, recontextualizándolo para abordar las crisis éticas y
políticas de un Irán atrapado entre su pasado revolucionario y sus realidades contemporáneas. Con
ello, Abbasi ofrece una obra que no solo redefine los límites del cine iraní, sino que también provoca
conversaciones globales sobre el poder del cine para cuestionar y transformar las narrativas oficiales.
Holy Spider es, en última instancia, un hito del cine crítico contemporáneo, capaz de articular un
lenguaje universal desde las especificidades de una sociedad que se encuentra en una crisis moral
perpetua, y ansiosa de una reforma radical.

 

REFERENCIAS

 

Atwood, B. (2016). Reform cinema in Iran: Film and political change in the Islamic Republic.
Columbia University Press.

Akrami, J. (2010). Khachikian, Samuel. En Encyclopaedia Iranica. Recuperado de
https://iranicaonline.org/articles/khachikianCallahan, V. (2014). The cinema of uncertainty and the
opacity of information: From Louis Feuillade’s crime serials to film noir. En H. B. Pettey & R. B.
Palmer (Eds.), Film Noir (pp. 16-37). Edinburgh University Press.

Chen, N. (2023, Enero 20). Holy spider: Why this Iranian neo-noir is attracting so much controversy.
DAZED. Consultado
en https://www.dazeddigital.com/film-tv/article/57998/1/holy-spider-iranian-neo-noir-misogyny-controversy-ali-abbasi-interview

Kafkas, F. M.(2023). Abject women in holy spider. MOLESTO: Edebiyat Araştırmaları Dergisi,
6(1), 490-505.

Kashani, A. (2023, Marzo 15). “Holy spider” spins a web of Iran’s contradictions. New Lines
Magazine. Consultado
en https://newlinesmag.com/review/holy-spider-spins-a-web-of-irans-contradictions/

Khaldi, T. (2022, Mayo 22). Holy spider: Ali Abbasi’s thriller that holds a mirror up to Iranian society.
Festival de Cannes. Consultado
en https://emanuellevy.com/interviews/holy-spider-ali-abbasis-fact-inspired-serial-killer-thriller-cannes-fest-2023/

Miller, D. (2022). Ali Abbasi: The timely Persian noir of Holy Spider. FilmInk. Recuperado de
https://www.filmink.com.au/ali-abbasi-the-timely-persian-noir-of-holy-spider/

https://www.filmink.com.au/ali-abbasi-the-timely-persian-noir-of-holy-spider/


Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 10 de 11

Morgana, M. Stella. “‘Produce and Consume’ in the Islamic Republic: The 1990s Myth of the Winner
in the Iranian Public Sphere and Its Impact on Workers.” International Journal of Middle East
Studies 52.2 (2020): 340–344.

Naficy, H. (2001). An accented cinema: Exilic and diasporic filmmaking. Princeton University Press.

Naficy, H. (2012). Social history of Iranian cinema. Vol II: The industrializing years. Duke
University Press.

Pennington, A. (2022, Diciembre12). “Holy spider:” The Persian film noir Iran doesn’t want you to
see. Nab Amplify. Consultado en
https://www.rogerebert.com/reviews/holy-spider-movie-review-2022

Pettey, H. B.(2014). Introduction: The noir turn. En H. B. Pettey & R. B. Palmer (Eds.), Film Noir (pp.
1-15). Edinburgh University Press.

Welch, A. (2022, Noviembre 9). For Iranian filmmaker Ali Abbasi, making ‘Holy Spider’ was a
political act. A Frame. Consultado
en https://aframe.oscars.org/news/post/holy-spider-director-ali-abbasi-interview-exclusive

Rahbaran, S. (2012) ‘An Interview with Jafar Panahi’, Wasafiri, 27(3), pp. 5–11.

Sari, I. (2023, Marzo 5). Holy spider: Between truth and fiction. Politics Today. Consultado en
https://politicstoday.org/holy-spider-between-truth-and-fiction/

Tayebi, A. (2023, 2 de junio). Iran minister threatens to ‘punish’ Iranians who worked on
award-winning film Holy Spider. Radio Free Europe/Radio
Liberty. https://www.rferl.org/a/iran-holy-spider-cannes-minister-punishment/31880511.html

Notas

1

La Película debutó en el Festival de Cannes el año 2022, donde compitió por la Palma de Oro, y su
protagonista, Zahra Amir Ebrahimi, consiguió el premio a Mejor Actriz del certamen.

2

La censura no solo afecta al contenido, sino que también al acceso y la distribución de películas como
Holy Spider. A pesar de ser reconocida internacionalmente y de su éxito en festivales como Cannes, la
película permanece inaccesible para la mayoría de los iraníes, debido a la prohibición estatal y la falta
de plataformas de distribución independientes dentro del país.

3

Khachikian introdujo innovaciones narrativas que marcaron hitos en la industria cinematográfica
iraní (Akrami, 2010). Fue responsable del primer intento consistente de formar un sistema de
estrellas, e incluso presentó el polémico primer beso en pantalla, en Crossroads of Events (1955). Su
adaptación de Sabrina (1954) como Hengameh (1968) destacó por mostrar a mujeres con actitudes
semi-feministas, desafiando las convenciones de la época, pero al mismo tiempo ofreciendo un trato
respetuoso y optimista hacia el islam, ya que sus historias también elevaban los mitos y actitudes de
los musulmanes en la pantalla.

4

Literalmente, cine oscuro.

5

https://www.rogerebert.com/reviews/holy-spider-movie-review-2022
https://politicstoday.org/holy-spider-between-truth-and-fiction/


Irani, A.. Holy Spider y el ‘Persian Noir’. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230 11 de 11

El cine de la Santa Defensa ha sido fundamental en la construcción de la identidad nacional iraní
post-revolucionaria, promoviendo narrativas que buscan consolidar la unidad y la resistencia
colectiva. Directores como Ebrahim Hatamikia han sido figuras clave en su desarrollo, logrando obras
que han obtenido tanto reconocimiento crítico como éxito comercial.

 

 

 
Como citar: Irani, A. (2024). Holy Spider y el ‘Persian Noir’, laFuga, 28. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/holy-spider-y-el-persian-noir/1230

 


	Holy Spider y el ‘Persian Noir’
	Notas


