Pinto Veas, I.. Jean-Louis Comolli:. laFuga, 6, 2008, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Jean-Louis Comolli:

Intervenciones sobre lo visible

Por Ivan Pinto Veas

Tags | Cine de ficcion | Cine documental | Nuevos medios | Cultura visual- visualidad | Espectador -
Recepcion | Estética del cine | Estética - Filosofia | Lenguaje cinematografico | Francia

Critico de cine, investigador y docente. Doctor en Estudios Latinoamericanos (Universidad de Chile). Licenciado en Estética de la
Universidad Catdlica y de Cine y televisién Universidad ARCIS, con estudios de Comunicacién y Cultura (UBA, Buenos Aires). Editor del

sitio http://lafuga.cl, especializado en cine contempordneo. Director http://elagentecine.cl, sitio de critica de cine y festivales.

<img src="../../../../media/fileadmin/imgs/enero_ 08/pagcomolli.jpg” border="0"
width="420" height="220"/>

En los pocos dias que Jean-Louis Comolli estuvo en Buenos Aires en el marco de la MEACVAD 2007
(Muestra euro americana de video y arte digital), pudimos conocer a una de esas personas que dejan
huella por donde quiera que pasen. Inquieto, licido, permanentemente abierto al didlogo, se dio
tiempo no solo para dar una entrevista a un pequefio medio radicado en Chile, sino también, para
presentar su libro Ver y poder (recopilacién de sus textos desde el afio 1988 al 2003, que incorpora y
completa parte del material incluido en Filmar para ver), dar un seminario intensivo de tres dias
(donde Comolli se desplegé con soltura, haciéndonos reflexionar sobre la imagen contempordnea, y
sus relaciones con los imaginarios y las ideologias; donde pudimos ver a un Comolli conciente del
cine y su rumbo en el mundo actual, donde se defendié6 a toda luz uno de los principios
fundamentales del cine: el espectador), e incluso presentar algunos filmes de su autoria.

La voz firme de Comolli pareciera provenir con fuerza de las discusiones no zanjadas desde los 60y,
aun con los cambios de referentes, y de contextos, ella se presenta como un claro ayudamemoria para
la cinefilia entendida como un acto de resistencia (pues si, Comolli es otro de los que hicieron filas en
Cahiers du cinéma en sus inicios, y, de hecho, dirigié la revista en una de sus etapas mas interesantes,
promulgando en su serie de textos Cine e ideologia una discusiéon que tiene y tuvo hasta hoy varias
respuestas, situando un referente a nivel tedrico). Situado lejos (y cerca) de la academia (ha escrito
junto a Jacques Ranciére el libro Arret sur Histoire, una serie de ensayos sobre cine, politica e historia),
pero reticente al pastiche, al revisionismo posmoderno, Comolli ha encontrado una fecunda area de
analisis en el documental, en el cine ensayo; pero también en los dispositivos televisivos y sus
relaciones con el poder, el video, la imagen numérica... en sus ideas encontramos aportes a distintas
areas especificas pero que sdlo son posibles de asimilar en la singularidad del gesto (la escritura,
la intervencion).

Ivén Pinto: ;Qué queda y qué resta, para usted, de la discusién “cine e ideologia” proveniente de
los sesenta?

Jean-Louis Comolli: Este debate (que fue muy importante después del 68, en el 69, 70, 71), fue un
debate que se centra en la historia de la reflexién sobre el cine. Ahora, este debate, como muchas
otras experiencias llevadas a cabo en la época; despues del 68 fue liquidado. Y ya no tiene lugar en
ninguna parte hasta lo que yo sé. En las universidades, principalmente la anglosajona, este debate
tuvo un despliegue comentado, criticado, reproducido, mucho més que en Francia, al menos. Algunos
actores de este debate han renunciado a él como si nunca hubiese sucedido. Entonces, en lo que yo he

http://2016.1afuga.cl/jean-louis-comolli/19 1de 4



Pinto Veas, I.. Jean-Louis Comolli:. laFuga, 6, 2008, ISSN: 0718-5316.

escrito en el 88, veinte afios despues, se filtra algo de ese debate, aunque no con la forma tedrica que
yo habia propuesto en el 71 si no de otra forma. Digamos que ya no uso las referencias tedricas de la
misma forma, pero el tema esta siempre ahi. Lo que me interesa es la historia de la técnica
cinematografica como reveladora de relaciones de fuerza y lo que esta en juego en las busquedas de
sentido y sus relaciones con el mundo.

La historia del cine es una herramienta para entender la historia del siglo. Por qué este siglo fue en
gran parte dado, moldeado y representado por el cine. Entonces la historia del cine no es la “Historia
del cine”, si no es la historia de la relacion entre el mundo y el cine. Esa es la historia del cine. Pasar
por la historia de la técnica es pensar cémo las presiones ideoldgicas y econdmicas modificaron la
tecnologia del cine. Por supuesto, no hay historia auténoma de la técnica. Cuando se dice técnica se
habla de industria, de comercio, de ideologia, eso es la técnica evidentemente. Los pensadores de la
técnica, por excelencia Heidegger, nos hicieron entender que lo que estaba en juego con respecto a la
técnica es algo ligado al destino del pensamiento. La filosofia contemporanea, pienso por ejemplo en
Bernard Stiegler, que reflexioné mucho sobre la técnica, nos muestra cémo las innovaciones técnicas,
el pasaje a lo digital -la gramatizacion, volviendo a un término que Derrida habia planteado-, debe
ser analizado al mismo tiempo como un factor critico pero tambien al mismo tiempo un uso social
que no se puede separar, que se debe considerar. Por ejemplo, la discusion de las camaras digitales en
el mundo, que es un fenémeno de dos caras, por una parte, asentir a la presion del espectaculo: todo
es filmable, todo se filma, todo el mundo filma, todo es una gran empresa de filmacion, lo cual es un
poco caricaturesco; pero, por otra parte, mucha gente que no tenia la posibilidad de filmar ahora si la
tiene, y produce cosas, hace films. Entonces hoy se pasé de la edad del espectador imaginario al
director-espectador real...

Estoy convencido de que es haciendo peliculas como se comprende el cine; ver una pelicula es
también hacerla y rehacerla. Pero cuando uno se confronta directamente con una camara y tiene que
decidir que queda en el campo y que queda fuera de campo, bueno, estamos en el centro de la teoria...

L.P.: A partir de esto en tu seminario hiciste una relacién entre mercado y visibilidad. ¢Es posible
pensar un lugar del cine a partir de esta condicion de imagen numeérica, imagen digital, imagen
televisiva? ¢;Qué lugar podria tener el cine? ;Cudl seria el lugar del cine?

J.L.C.: Para mi la guerra de las imagenes es una guerra entre dos tipos de imagenes. Hay imdagenes
que ubico en la categoria de un discurso hegemonico de lo visible. Y por otra parte las imagenes
cinematograficas que heredan de cine el pensamiento, ya sea que esté hecho en video, o en camara
web. Son imagenes que juegan sobre el hecho de que lo visible no es “todo”..

La imagen no es “todo”. Es el psicoanalisis el que forjo este hermoso sintagma del “no-todo”. Esta el
“todo” y el “no-todo”. Creo que las imdgenes que combaten el espectaculo, son las imagenes que
escriben el “no-todo”, lo escriben como siendo ellas mismas partes del “no-todo”.

No se muestra todo, todo no es mostrable, todo no es visible, los limites del gesto de representar
estan presentes en la representacion. Que no nos hace creer que tenemos poder ilimitado... como los
limites de la mirada del espectador. Es siempre la misma légica.

No lo dije en el seminario por que se me escapd, pero, cuando se encuadra se oculta, esto quiere decir
que el cine es la frustracion de la mirada. Ese es el objeto del cine, se trata de frustrar la mirada, no de
satisfacerla, de mostrarnos los limites, mostrarnos lo que al espectaculo le falta. Pero el espectaculo
tiene la logica inversa, es la logica de la satisfaccion de la pulsion escépica.

I.P.: Pulsién escépica. Un concepto que vuelve siempre, jno?

J.L.C.: Claro, claro. La pulsion escopica es lo que hace que uno vaya al cine. Si uno no estuviera
animado por la pulsién escdpica, no iria al cine, iria a escuchar misica. La pulsién escdpica no juega
en la musica. Entonces, esta pulsion escdpica, en el fondo es lo que anima al voyeur. En ese sentido,
todo espectador es un voyeur. Digamos que en el inicio del espectador estd el que quiere ver. El
voyeur, el que piensa que su placer va a pasar por la mirada. Después este espectador voyeur entra al
cine y en el cine sufre una re-educacion. Y se transforma de voyeur en espectador. Reelabora la
pulsién, pasa de un nivel primario a un nivel secundario de elaboracién. Que hace que evidentemente,
es por la inscripcién de la experiencia de la falta, de la carencia que se elabora. Es por la castracion,

http://2016.1afuga.cl/jean-louis-comolli/19 2de 4



Pinto Veas, I.. Jean-Louis Comolli:. laFuga, 6, 2008, ISSN: 0718-5316.
hablando en términos psicoanaliticos. Se pasa a lo simbdlico, ya no se esta en lo pulsional.

L.P.: Esta postura sobre el espectador cinematografico es muy optimista, es algo que has hecho en el
seminario, defender al espectador...

J.L.C.: En tanto el cine existe como expresion artistica, el espectador de cine existe positivamente. Por
supuesto, una cosa no hace a la otra. Esto lo dije: el espectador de cine es lo que estd en juego en la
batalla... jHay que cambiarlo! Se trata de hacernos pasar de un cierto estado donde la subjetividad
gobierna a un estado donde la subjetividad esta controlada, esto es lo que esta en juego, la guerra del
espectaculo, entonces, evidentemente, tengo la certeza de que la reduccion del sujeto a un conjunto
de funciones relacionadas con el consumo, es, a término, imposible, supondria una mutacién de la
especie humana. La mutacidn nos espera, pero, al mismo tiempo, no creo en ella. Por que el lenguaje
existe. El hombre no-hablante, no existe. Por eso Orwell necesité definir: hay que cambiar la lengua
para cambiar al hombre. Lo que hizo al nazismo y al estalinismo inoperantes a largo plazo es que el
lenguaje que aportaron al hombre es un lenguaje que no resistid, no aguanté. Me remito al libro de
Victor Klemperer.

Nosotros estamos en un periodo aparentemente no totalitario pero bastante totalitario en realidad, es
el mercado lo que es totalitario. Mucho de su légica se definiria como “todo se debe parecer a lo que
se quiere”, “todo tiene que parecerse al mercado”, entonces, todo tiene que ser comercial, las
relaciones humanas, afectivas tienen que ser mercantiles, se compra la musica, el arte, se compra
todo... entonces, lo que caracteriza este periodo es que ejerce la fuerza por el lenguaje.

El lenguaje es central. Hay una resistencia muy fuerte. El lenguaje no es totalmente dominable ni
transformable, el lenguaje estd anulado por el inconsciente, por la biografia del sujeto, el aprendizaje
de la lengua materna es algo casi imposible de desarraigar. Es muy dificil romper con el idioma
materno, sélo grandes poetas -pienso en Paul Celan- y eso es muy excepcional... entonces esto es lo
que le impide al mercado ganar, lo que impide la enorme presion que ejerce, esta presion resiste por
el hecho de ser sujeto, la subjetividad que estd relacionada con el lenguaje, este vinculo pasa por el
inconsciente y la genealogia y es una fuerza dificil de destruir. Por eso soy muy optimista.

I.P.: Fue muy interesante los polos que pusiste en la relacién ficcién/realidad al respecto del cine en
tu seminario. Es decir, como el cine se movia, al representar a la historia, en dos polos que se
tocaban: la ficcionalizacién del documento (entonces mostraste los documentales en que, para dar
cuenta de la guerra, la hacian espectaculo, ficcion, y que aun hoy se toman como documentos reales)
y, por otro lado, mostraste la incredulidad del documental, y luego, la ficcionalizacién del
documental... Hay mucho material para investigar ahi.

J.L.C.: Si es cierto que vivimos en un mundo saturado de imagenes -es cierto y no es cierto-, pero si
aceptamos ese dato, que tiene su realidad evidentemente, las cuestiones que se plantean, -qué estilo
de imagen, de dénde viene, cdmo se usa, para qué sirve-, es una cuestiéon vital, por que, lo que
intercambiamos hoy en dia son imagenes -peliculas, internet-, la cuestion del destino, origen y
sentido de las imagenes es una cuestion realmente central. Y por eso trato de mostrar hasta que
punto estas cuestiones son retorcidas, complejas.

En la genealogia de la imagen hay un discurso que me explica que en algin momento la prédica
cristiana puso en circulacion una enorme cantidad de imdagenes; entonces, la cuestion que se nos
plantea en un momento, es decir, para convertir o realizar el no creyente, es este lenguaje, por que no
hay idioma universal... las imagenes se vuelven un lenguaje comprensible para todo el mundo, y ahi
viene una de las discusiones centrales de occidente. Porque las imégenes no son comprensibles tan
facilmente, las imagenes son paradojales, contradictorias y esto es lo que tenemos que aprender
a entender.

I.P.: Leyendo tu libro da la impresiéon que es como si hubiese un cambio en tu posicién al respecto de
esta circulacion de imagenes...

J.L.C.: Por supuesto. La contaminacién mutua del mundo y el espectaculo alcanza proporciones que
Debord se imaginaba en los sesentas. Todo lo que escribié se verificé. Simplemente agregaria algo.
Para mi el limite de Debord es el hecho que no conocia el cine. Algo le faltaba, algo que no tuvo
presente dentro del espectaculo; habia una lucha y el espectaculo no estaba unificado sino dividido.

http://2016.1afuga.cl/jean-louis-comolli/19 3des



Pinto Veas, I.. Jean-Louis Comolli:. laFuga, 6, 2008, ISSN: 0718-5316.

Lo que agregaria también, es que, siempre se olvida en Debord, que el espectaculo se generaliza. El
secreto gana, al mismo tiempo que se generaliza el espectaculo con el espectaculo. Precisamente, lo
que oculta la realidad. Entonces cuanto mas espectaculo hay, mds secreto hay. Hay que pensar
en esto.

Como citar: Pinto Veas, I (2008). Jean-Louis Comolli:, laFuga, 6. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/jean-louis-comolli/19

http://2016.1afuga.cl/jean-louis-comolli/19 4 de 4



	Jean-Louis Comolli:
	Intervenciones sobre lo visible 


