
Carvajal, M.. La comunidad. laFuga, 16, 2014, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-comunidad/708 1 de 3

La comunidad

Sobre la (im)posibilidad de hacer Tabla Rasa

Por Matías Carvajal

Director: Isabel Miquel
Año: 2013
País: Chile

Tags | Cine chileno | Cine documental | Historia | Crítica | Chile

La vida al interior de la comunidad de Pirque, que da cuerpo a la película La comunidad, sale a la luz a
raíz de la muerte e inhumación ilegal de Joselyn Rivas; hecho que pone en tela de juicio la validez de
este modo de vida comunitario, liderado por Paola Olcese. Pero es la intuición, declarada por la
directora, de que en este hecho subyace una historia más profunda lo que hace emerger el relato
documental en búsqueda de respuestas que complejicen el escenario delimitado por los medios
sociales, los que, rápidamente, rotulan a dicha comunidad como una secta que pone en peligro la
integridad y voluntad de las personas. En este sentido, la primera misión declarada del documental
supone tensionar y cuestionar lo normado por la prensa. Desde ahí surge un diálogo, en donde la voz
de la directora actúa como mediadora, no sólo entre las distintas voces que se materializan en el
relato sino que también entre las capas de lectura que surgen a medida que el relato evoluciona.
Evolución que está dada por el avance del proceso judicial al que son sometidos los integrantes de la
comunidad; La cual sella con la puesta en evidencia del abandono por parte de la prensa a este caso,
lo que se transforma en un logro para el cometido del documental y establece una clara diferenciación
ontológica entre ambos medios y/o lenguajes que buscan vehiculizar las lecturas posibles en torno a
los hechos y a la vida de la llamada comunidad de Pirque. Donde silencio y temporalidad aparecen
como dos tópicos centrales sobre los cuales la película construye su identidad.

De esta forma, mientras la prensa se somete a una presión por enmarcar los sucesos, a una obligación
por decirlo todo (lo que la conduce a cerrar los sentidos), el documental realiza un profundo
seguimiento que duró alrededor de 4 años y que se entrega en una especie de aura meditativa, donde
destaca una cierta economía textual, la presencia abierta del paisaje natural, del trabajo artesanal y de
un universo sonoro invocativo que integra canciones y rezos que son autoría propia de la comunidad.
Pero, por sobre todo, donde opera un silencio activo que tiende a abrir las lecturas y sentidos posibles.
Es por eso que la voz de la directora se transforma en una cita constante a la reflexión. En una especie
de rezo que expande la imagen y que no se reduce ni a los hechos ni a las palabras. Y más bien respeta
esa exigencia de sobriedad que administra el ejercicio del lenguaje en las comunidades que tienen una
relación con lo divino. Es por eso que la palabra parece vibrar siempre desde un fondo de silencio que
la vuelve menos imperfecta, y hace que el testimonio de lo real y de lo divino sea menos infiel.

El silencio aparece así como una respiración del significado, en tanto supone un discernimiento en la 
elección de las palabras; hace posible, además, que las personas mantengan su mirada sobre el 
mundo incluso cuando les cueste comprender el suceso trágico. El silencio concede un espacio a lo 
simbólico, y permite una reflexión que conduce al entendimiento de las cosas, a no perder el hilo y a 
tomarse el tiempo necesario para la comprensión. El cual también es parte integral de la forma de 
vida de esta comunidad, en tanto el silencio es una condición de la vida mística, de esa búsqueda 
espiritual permanente alejada del ruido y saturación del mundo urbano. Mediante la práctica del 
silencio interior el creyente busca hacerse más disponible a la presencia de lo sagrado, y despojarse 
del lastre profano del mundo circundante. Silencio que también se hace presente en la 
ausencia-presencia tangible de Joselyn Rivas como miembro de dicha comunidad. Por eso resulta 
elocuente que el documental haga eco de ese silencio y de su cualidad complementaria, la escucha;



Carvajal, M.. La comunidad. laFuga, 16, 2014, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-comunidad/708 2 de 3

respetando los tiempos y espacios testimoniales para romper y matizar el calificativo de secta
peligrosa que cae sobre la comunidad; para despejar ciertas sombras y desconfianzas que rodean a
todo aquel que decide separarse de la sociedad. El arma del lenguaje está basada precisamente en esa
tensión del silencio.

En base a esta dinámica, el poder de la justicia civil absorbe los silencios e impone la palabra, la
sentencia final que da cierre al caso, dejando a Paola Olcese sobreseída por padecer de “delirios
místicos-mesiánicos” y a los otros dos imputados condenados a asumir la responsabilidad de los
hechos. Éstos acatan las condiciones del tribunal, aunque comprenden que esta deuda tiene más
relación con el sistema que con una verdadera puesta en valor de lo ocurrido. Y Por su parte la presión
mediática también hizo lo suyo, obligando a que la comunidad buscara un nuevo terreno luego de que
el dueño del predio de Pirque les cancelara el contrato de arriendo. Además de tener que asumir
ciertos compromisos en torno a la educación formal de sus hijos y al ingreso en los sistemas de salud
pública. En este sentido, el ejercicio del silencio presente en la comunidad aparece como un espacio
necesario no sólo para asimilar los hechos sino que para escapar de cualquier juicio innecesario, que
simplifique la realidad a meros rótulos.

“Es como empezar de cero, una vida limpia, como Dios quiere”, sentencia uno de los jóvenes de la
comunidad. Pero, ¿Qué significa vivir en comunidad? ¿A qué se adhiere? ¿A qué se renuncia? Esto sólo
se puede responder en relación a lo otro, a la sociedad urbana y a los valores predominantes que la
sostienen. Pero el sentido final de esta comunidad no está en ser una contrarespuesta reaccionaria
hacia el modelo de sociedad imperante, sino que a un formato de vida desmantelado de toda
espiritualidad. Por eso el modelo de la comunidad se halla en la naturaleza y deciden (re)instalarse en
esa otra tierra nueva que posibilita el advenimiento de su micro sociedad. Una sociedad donde la
democracia no parece ser el valor de cohesión porque su proyecto es mayor que ellos mismos. Donde
se plantea la posibilidad del bien total y se trabaja por la ausencia del mal. Donde se intenta hacer
tabla rasa con los preceptos de la vida urbana. Aunque esto sea una amenaza para nosotros que
hemos delimitado bastante bien las fronteras de lo normal, al punto de que sólo las podemos ver y
desnaturalizar si es que nos las ponen al frente y en conflicto. En este sentido el documental opera
sobre nuestro propio de modelo sociedad y no sólo como un reflejo de la vida al interior de la
comunidad de Pirque, la cual en muchas dimensiones parece ser mucho más consciente de las
decisiones que han tomado; por el solo hecho de que han regresado sobre ciertas preguntas
primigenias para poder hacer tabula rasa y construir un modelo propio de organización.

Tabula rasa que supone una renuncia, por un lado, pero por otro, una apertura hacia una visión clara
del nacimiento y de la muerte como procesos naturales, a una mayor consciencia de nosotros mismos
como animales y una mayor proximidad a los animales en nuestra vida cotidiana. Donde hay un
renacimiento de la familia extendida. Un mayor énfasis en la comunitario y no en la competencia, en
la individuación y no en el individualismo. Donde el poder equivale al hecho de estar centrado, a la
autoridad interna, antes que a la capacidad de hacer que los otros hagan lo que queremos que hagan.
Es decir, donde el poder aparece como la capacidad de influir en los otros sin presión ni coerción.
Donde la producción en masa cede ante al artesanado, la agroindustria a la producción agrícola en
pequeñas granjas orgánicas y de labor intensiva; donde la economía no es esencialmente expansiva,
sino que sustentable en una mixtura de socialismo en pequeña escala, capitalismo y trueque directo,
porque la ganancia no es un fin en sí mismo. Donde el vínculo con los demás y con la naturaleza se
centra más en la armonía, que en la conquista y la exploración. Donde el universo se vuelve a
experimentar como un ser protector y benevolente. Donde el sentido no es algo que está afuera sino
que está dado por una profunda conexión y pertenencia a un patrón más grande que uno mismo.

Si bien esta búsqueda puede parecer un intento por retornar al punto de partida, tal vez a la seguridad
de una época anterior ya superada, es necesario hacer la distinción entre recapturar una realidad y
retornar a ella. En este sentido, la experiencia de la llamada comunidad de Pirque es un intento
directo de rescatar del pasado aquello que perdimos en los últimos cuatro siglos; es un intento por
recuperar el futuro.

Es esta disposición la que permea al documental, el cual también busca barrer, a su modo, con la
definición de realidad que construye constantemente la prensa y la opinión pública.

El misticismo por un cine que es capaz de hacer tabla rasa.



Carvajal, M.. La comunidad. laFuga, 16, 2014, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-comunidad/708 3 de 3

 

 

 
Como citar: Carvajal, M. (2014). La comunidad, laFuga, 16. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/la-comunidad/708

 


	La comunidad
	Sobre la (im)posibilidad de hacer Tabla Rasa


