
Saldía Ramírez, C.. La imagen como grieta. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-como-grieta/1247 1 de 9

La imagen como grieta

Una aproximación a la poética de Jean-Luc Godard a partir de sus dos películas
póstumas

Por Cristian Saldía Ramírez

Tags | Cine ensayo | Filosofía de la imagen | Procesos creativos | Estudios de cine (formales) |
Francia

Cristian Saldía Ramírez, Universidad Católica de la Santísima Concepción, Concepción, Chile. csaldia@ucsc.cl Es académico de la

Facultad de Comunicación, Historia y Ciencias Sociales de la UCSC y Jefe de Carrera de Dirección Audiovisual y Multimedia. Dirige

Frontera Sur Festival Internacional de Cine de No Ficción. Ha realizado conferencias en congresos y seminarios, ha sido jurado en

diversos festivales de cine y ha asesorado proyectos cinematográficos de Chile, Perú, Argentina, Bolivia, Brasil y Uruguay.

Buscar una salida

 

“El pensamiento es en primer lugar un agujero, un boquete en el muro de los sentidos establecidos, en el macizo
de las evidencias, una fisura y una grieta por donde podemos volver a respirar”

Amador Fernández-Savater, 2019

 

En el cuento Un Informe para una academia, que Franz Kafka publicó en 1917, un simio llamado
Rotpeter narra el proceso a través del cual logró humanizarse. Después de ser capturado por un grupo
de cazadores y pasar un buen tiempo encerrado en una estrecha jaula, se preguntó: ¿cómo encontrar
una salida? Con el paso de los días advirtió una posibilidad: imitar a los humanos hasta convertirse en
uno de ellos. Consumada aquella increíble metamorfosis, le informa lo siguiente a los miembros de
una academia: “No, no quería libertad. Solamente una salida”. Un siglo después, la pregunta de
Rotpeter sigue vigente. 

En diciembre de 2019, Jean-Luc Godard realizó una exposición permanente en formato de instalación,
en la Fondazione Prada de Milán, que lleva por título Le Studio d´Orphée. En ella reprodujo a escala real
el espacio de su casa-taller donde editó sus últimas películas. Entre los numerosos objetos que
decoran este lugar y que él mismo donó, hay libros, cuadros, dibujos y pinturas de todo tipo. En un
costado, apoyada sobre un mueble, se encuentra un retrato de Franz Kafka.

En el libro Kafka, por una literatura menor, Deleuze y Guattari (1978) sostienen que aquel escritor 
ejerció una política literaria, dictada por la alteración de las formas de enunciación y la interrupción 
del lenguaje representacional, con la que consiguió desarticular el orden informativo. Esa ruptura 
detiene la cadena significante del relato, introduce lo heterogéneo y abre zonas indeterminadas donde 
la intensidad de la materia se expresa por sí misma. En sus textos, Kafka incorpora cortes, desvíos y 
vibraciones, interviniendo el lenguaje e instalándose en su propia lengua como un extranjero 
(Deleuze & Guattari, 1978). Esa extranjería no es otra cosa que un radical extrañamiento, que le 
permitió escapar de su inherente cotidianidad (Fernández, 2024). De ese modo, el escritor checo 
judío, que escribió en lengua alemana, abrió un espacio para lo minoritario (lo distinto) al interior de 
un idioma dominante. De ahí que Deleuze y Guattari (1978) denominen su obra como “Una literatura 
menor”, la que no tiene una intención comunicativa, sino el propósito de alterar los discursos



Saldía Ramírez, C.. La imagen como grieta. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-como-grieta/1247 2 de 9

hegemónicos para interferir el dominio del poder.

En los años previos a su muerte, Kafka mantuvo una relación de amistad con un joven llamado Gustav
Janouch. En sus conversaciones, el escritor definió el cine de una forma con la que Godard, creo,
estaría de acuerdo: “No es la mirada lo que se apodera de las imágenes, sino que son estas las que se
apoderan de la mirada. Inundan la conciencia. El cine supone ponerle un uniforme a un ojo que hasta
entonces había ido desnudo” (Kafka, 1951). Lo que el escritor checo no podía prever es que esas
imágenes que él miraba con sospecha se convertirían en una jaula, similar a la del cuento de Rotpeter,
al formar parte de ese sistema que Mark Fisher llamó Realismo Capitalista (2019), desde donde, al
parecer, no hay salida.

Al igual que Kafka, Godard se dedicó con ahínco a fabricar artefactos para desmontar esa lógica
dominante. Desarrolló innumerables operaciones para liberar a las imágenes y los sonidos de todo
orden e imposición. Y creó diversas estrategias para interpelar el uso de las imágenes por parte del
poder. Esa fue su manera de buscar una salida y no desistió hasta el final. Godard murió el 13 de
septiembre de 2022, mediante un suicidio asistido. Sus últimos años los pasó en una casa ubicada a
orillas del lago Lemán, en la localidad Suiza de Rolle. Desde allí no cesó de producir obras que
introducen desajustes, alteraciones y márgenes de diferencia en las formas habituales de pensar y
percibir el mundo.

 

Imagen-escena

Godard construyó sus últimas películas de manera artesanal, utilizando fragmentos de libros,
imágenes y sonidos, que reflejan su interés por la filosofía, la literatura, la pintura y el cine, pero
también por la fotografía y la televisión. En ellas nos permitió ingresar parcialmente a su casa. Un
espacio doméstico que devino laboratorio de ideas y fábrica de imágenes.

En Exposé du film announce du film Scénario, realizada en 2021, vemos al cineasta sentado junto a su
mesa de trabajo en un pequeño cuarto. Él nos explica, por medio de un cuaderno de notas y recortes,
una película que pretende realizar y que en ese momento está en proceso. Alrededor de la mesa están
sus herramientas: papel, tijeras, lápices, unos lentes, un cenicero y un encendedor. El cuaderno, de
hojas blancas y formato horizontal, contiene en cada una de sus páginas un collage compuesto con
materiales heterogéneos, entre los que se distinguen imágenes del cine y la televisión, dibujos,
pinturas y fotografías, algunas intervenidas por el propio autor, como el colorido autorretrato de la
portada. Godard arranca esos fragmentos de sus lugares de origen y conforma nuevas zonas de
confluencia, donde los resignifica y dota de otra temporalidad. Varios textos, unos escritos a mano y
otros recortados de libros, acompañan a las imágenes. Mientras su voz comparte las instrucciones
para convertir ese artefacto de papel en una obra cinematográfica.

La película que describe se organiza en seis partes numeradas: dos en los extremos y cuatro en el
medio. El inicio se llama Ouverture y el final Berenice. Las partes del medio son: 1) Las Fake News; 2) Un
solo Dios; 3) Nicéphore Niépce - Hamlet; y 4) Lo Real desaparecido. En el cuaderno, los títulos insinúan
algunas ideas, mientras que su condición de obra en proceso nos sitúa en una especie de “adentro”,
desde donde podemos observar la configuración interna del relato. Este se sostiene mediante
“infraestructuras” provisorias, constituidas por múltiples materiales, que no alcanzan a establecer
lazos definitivos, pero cuyas relaciones tienen la potencia suficiente para componer “superficies de
visibilidad” (Soto, 2020). Cada uno de los capítulos se compone por fragmentos que inicialmente no
tienen relación, pero están dispuestos de manera tal que las imágenes pueden ir al encuentro de
otras. De ese modo, conforman un ligero “andamiaje”, que da cuenta de algo que se está formando y
que va adquiriendo consistencia en su propio proceso de formación, es decir, una imagen-escena
(Soto, 2023). En su conjunto, la película sugiere la idea de un mundo que se ha convertido en un
simulacro de sí mismo, donde la realidad se ha tornado difusa y los espectros del pasado, al parecer,
ya no consiguen interrumpir el curso del presente.

Por otro lado, Scénario, la película que Godard terminó de filmar la noche previa a su muerte, se 
compone de dos partes: ADN Elementos Fundadores e IRM Odisea. Si bien estas son análogas, la segunda 
introduce algunas alteraciones. Cada una se organiza en 4 secuencias sin ningún título que las 
identifique, a falta de estos, las denominaré de acuerdo a las ideas que ellas sugieren: 1) Un mecanismo



Saldía Ramírez, C.. La imagen como grieta. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-como-grieta/1247 3 de 9

que agoniza, desde la imagen uno a la tres; 2) La aparición de los espectros, desde la imagen cuatro a la
nueve; 3) La guerra, desde la imagen diez a la veintitrés de la primera parte y Los muertos, desde la
imagen siete a la cuarenta y cuatro de la segunda parte; y 4) El lenguaje, centrada en el texto de
Sartre, que aparece junto a la imagen del caballo en la primera mitad y que el propio Godard enuncia
frente a cámara en la segunda mitad.

 A pesar de que Scénario se trata de una película acabada, al menos más acabada que la anterior,
Godard consigue situarnos “entre” las imágenes. Desde ahí es posible intuir el andamiaje que
sostiene el conjunto, a partir de la naturaleza inacabada de los materiales, del estado procesual de sus
vínculos y de los sentidos que parecen flotar sobre las imágenes. Nuevamente, toma fragmentos de
otras obras y los reúne en conjuntos heterogéneos, propiciando nuevos vínculos. En ambas películas,
Godard ordena sus materiales mediante series y categorías (Deleuze, 2009). Las series se vinculan por
discontinuidad, mientras que la relación de una categoría con otra es del orden de un enigma. Todas
ellas trazan problemas que estimulan la reflexión crítica desde las propias imágenes (Deleuze, 2009).

 

El mapa

La palabra francesa Scénario significa guion en español, pero es probable que para Godard esta tenga
un sentido distinto. Así se evidencia en Exposé du film announce du film Scénario, donde el cuaderno de
montaje que ha construido con materiales analógicos se asemeja más a la composición de una
misteriosa geografía que a un texto literario con el que se suele narrar una historia.

Rebecca Solnit, en su ensayo Una guía sobre el arte de perderse (2020), menciona al astrónomo griego
Ptolomeo, que en el siglo II d.c. elaboró una obra denominada Geographia. Un gran mapa en el que
identificó unos 8000 lugares, utilizando un sistema de latitud y longitud. Este documento sirvió de
referencia de la geografía del mundo durante varios siglos. En él menciona a la Terra Incognita,
reconociendo la posibilidad de que existiera un territorio desconocido más allá de las fronteras de lo
conocido. Esto cambió la concepción del mundo que tenían los griegos como un lugar conocido,
rodeado de agua. “Las zonas señaladas como terra incognita en los mapas nos dicen que el
conocimiento también es una isla rodeada de los océanos de lo desconocido” (Solnit, 2020, p. 140).

El cuaderno mapa de Godard no menciona explícitamente ninguna “Terra Incognita”, pero en sus
collages, además de establecer referencias concretas, señala ciertas zonas opacas en torno a las
imágenes, a través de los vacíos que intercala entre un fragmento y otro o entre un capítulo y otro.
Incluso hay imágenes que parecen islas en medio de la nada y no sabemos cómo acceder a ellas. Esas
regiones difusas son terras incógnitas por explorar. El mapa provisorio de Godard nos invita a
deambular a tientas, con la promesa de asomarnos a territorios desconocidos. 

Montaje potencial

En Exposé du film announce du film Scénario, Godard dice que estamos presenciando el tráiler de su
nuevo trabajo y a continuación explica el proceso de esta obra en desarrollo, que es, al mismo tiempo,
la historia de un proyecto inacabado. En el lado izquierdo de la página número uno, que pertenece al
primer capítulo de los cuatro que se ubican en el centro, se divisa la frase Fake News, que indica la
categoría. A su alrededor hay cinco imágenes en distintas posiciones, intersectadas por líneas de color
rojo y azul, como las de un mapa. Godard posa un dedo en la primera imagen, que corresponde a la
silueta de una mujer, que se ubica de perfil y a contraluz. No vemos su rostro, pero reconocemos su
figura: es prácticamente una sombra. Godard dice: “La primera parte es sobre una mujer que llama
por teléfono a su amante, que la abandonó o que va a abandonarla”. En el lado derecho de la página
se aprecian varios nombres de películas y de cineastas, como Cocteau, Rossellini y Visconti. Al lado de
la silueta de la mujer hay una segunda imagen, el rostro de un hombre entre las sombras. Un rayo de
luz revela su mirada perdida y es así como su presencia da cuenta de una ausencia. Godard dice: “Y la
vemos, quizás al llegar, en un garaje o quizás en un departamento. Ese lugar está casi oscuro, excepto
por un acuario que ilumina un poco”. Indica con su dedo una tercera imagen, la cabeza de un pez que
tiene los ojos abiertos y los dientes afilados. ¿Qué significado se asoma entre la sombra de esa mujer,
el rostro del hombre de mirada perdida y aquel pez rabioso?



Saldía Ramírez, C.. La imagen como grieta. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-como-grieta/1247 4 de 9

Las imágenes, explica Godard, estarán en relación, al mismo tiempo, con otros elementos: un texto
de Cocteau; otro de La voz humana, de Roberto Rossellini, 1948; el llanto del ama de llaves de Los
magníficos Amberson, de Orson Welles, 1942; y otra película, “en la que se entiende que una mujer está
discutiendo con un hombre como en Los muelles de Nueva York, de Josef von Sternberg”. Todo eso
estará mezclado. Sugiere, además, que al principio podrían incluir el inicio de Las damas del bosque de
Bolonia, de Robert Bresson, 1945, donde aparece la frase: “no hay amor, solo hay pruebas de amor”.
De pronto, uno de sus colaboradores le pregunta si abandonó la idea de que la primera mujer sea una
periodista y Godard afirma que prefiere una conductora de televisión. En ese momento señala la
cuarta imagen, una fotografía a color de una mujer que se ubica sobre las primeras dos y que, según
el cineasta, será la misma de la llamada telefónica, que por la noche trabaja en la televisión. “Es como
Jekyll y Hyde”, dice Godard. Al lado de esa mujer hay una fotografía, blanco y negro, de otra mujer.
¿Es su doble? ¿Su otra cara?

Este capítulo hace pensar en el poder de seducción de las noticias falsas, que utilizan la semejanza
con lo real para fingir otra cosa y esconden en su reverso la virulenta abyección de Mr. Hyde. A su vez,
esa trampa pareciera anidarse también en el lenguaje, cuando su uso esquemático transforma los
deseos en consignas vacías. Más allá de estas impresiones, la imagen se presenta aquí como algo
inestable, que no es posible comprender solo a través de su aspecto figurativo, ya que no se trata de
un objeto constituido sino de uno que está en plena formación y cuyo tenue sentido se asoma a través
de la frágil estructura que lo sostiene. De esta manera, Godard construye una película imaginaria a
través del habla (Bullot, 2021), en la que describe una suerte de pedagogía revolucionaria. Una obra
que posee una carga importante de virtualidad, puesto que se configura a partir de un montaje
potencial, donde conviven, al menos, tres modos de existencia: la película futura, la que aún mantiene
posibilidades abiertas que explorar y la definitiva, que produciría un recorte (Bullot, 2021) y
descartaría las otras dos.

Distanciar, es mostrar

En Exposé du film announce du film Scénario, Godard señala que los dos capítulos ubicados en los
extremos del relato, Ouverture (al inicio) y Berenice (al final), forman un marco para los otros 4 que
están en el centro. Ese marco es una primera distancia, que organiza la estructura de la película y
también una concepción del mundo. La Ouverture se basa en el poema épico De la naturaleza de las
cosas, en el que Lucrecio intenta comprender el mundo, con el propósito de liberar al hombre de las
fuerzas sobrenaturales. Godard (2024) configura este capítulo con 5 series de imágenes: “socialistas
contra capitalistas, mujeres contra socialistas, niños contra mujeres, animales contra niños y la
naturaleza contra los animales”.

La primera serie, “socialistas contra capitalistas”, se compone de dos imágenes: la fotografía de una
niña que estrecha entre sus brazos a una enorme rana y un fotograma de la película Los Miserables de
Riccardo Freda. La segunda imagen es difusa, pero según Godard allí “vemos a la multitud atacando a
los soldados”. Y en seguida añade que podrían reemplazar esa imagen por otra de la película “La
comuna”, aquella donde “los soldados se niegan a disparar”. Aquí podemos identificar el uso de la
“imagen ostensiva” y del “montaje dialéctico” que menciona Rancière (2018) como parte del régimen
estético del arte. 1 Cada imagen de esta serie, en su condición “ostensiva”, afirma su presencia
singular e interrumpe el discurso de la imagen que está a su lado, provocando un choque, mediante
una operación de “montaje dialéctico”. Entre la ternura de la niña que abraza la rana y la violencia
del enfrentamiento armado (donde el pueblo es reprimido) hay una distancia imposible de reducir. 

La segunda serie, “mujeres contra socialistas”, se compone de dos fragmentos: la imagen de una 
mujer desnuda, que pertenece a una película del cineasta estadounidense Russ Meyer, conocido por 
sus obras de explotación sexual; y un cuadro de Francis Bacon, en el que vemos a un animal abierto y 
sangrante. Ambas imágenes se traslapan levemente, como si quisieran componer un solo cuerpo. 
Siguiendo la línea de Rancière (2018), en este caso es posible reconocer el uso de la “imagen 
metamórfica” y del “montaje simbólico”. En su condición metamórfica, las imágenes se combinan 
para contraer vínculos, mientras que la variante simbólica del montaje construye analogías y 
metáforas entre materiales heterogéneos. Si consideramos sus cualidades materiales, ambas 
imágenes se relacionan por la similitud de sus gestos, ya que la mujer y el animal tienen sus brazos 
en alto. Por otro lado, si nos detenemos en sus propiedades simbólicas, la mujer explotada y el animal 
destripado acusan los efectos de una violencia que resulta semejante. Aunque la contraposición de



Saldía Ramírez, C.. La imagen como grieta. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-como-grieta/1247 5 de 9

ambas figuras en el título de la serie sugiere, acaso, que la primera imagen representa a las víctimas y
la segunda a los perpetradores.

Respecto del capítulo final, que se titula Berenice, este incluye varias imágenes de la televisión, las que
se ubican en el costado izquierdo de la penúltima página. En ellas aparece el presidente Macron.
Mientras que en el costado derecho está la imagen de una actriz que, según Godard, recitará “los
últimos versos de la obra de Racine y la respuesta de Titus”. A su lado, hay otras dos imágenes de
mujeres distintas y junto a ellas está el título de la serie. Godard explica que los versos de Racine,
recitados por la actriz, se montarán sobre las imágenes de Macron. Aquí podemos distinguir,
nuevamente, el uso de la “imagen metamórfica” y del “montaje simbólico”, aunque las relaciones
que se sugieren son más abiertas que las de la escena anterior. La asociación que Godard plantea
entre el ejercicio de la política de Macron y el deber como valor supremo que encarna Titus, ¿es una
analogía o una oposición? La segunda alternativa dejaría en evidencia una incisiva ironía.

La respuesta a la pregunta anterior podría estar en la última página, donde se aprecia otro ejemplo de
“imagen metamórfica” y “montaje simbólico”. En el lado izquierdo hay una fotografía de una mujer
y un texto que dice “otra Berenice”. Según Godard, esta Berenice será “más auténtica”. Ella mira
hacia el fuera de campo. Y a su derecha hay una imagen del mar, vacía, desolada. En la contraportada
aparece un último elemento, que según el cineasta “no tiene ningún significado en particular”, a
pesar de que la imagen parece contradecirlo. Se trata de una mujer joven sentada en una silla al
interior de una habitación. Su actitud es la de quien no espera nada. Detrás hay otra mujer, que la
observa con preocupación.

Volvamos por un momento a ese marco que forman los extremos del relato. Su relación a distancia
revela la posición ética de Godard. Mientras, en la Ouverture (al inicio) el cineasta señala las
tensiones constituyentes de las cosas, en Berenice (al final) indica una manera de proceder para no
sucumbir ante la barbarie. En el dilema que enfrenta Titus, entre la pasión y el deber, este último
se impone.

La composición de cada capítulo de esta película recuerda a los fotoepigramas de Bertolt Brecht en el
ABC de la guerra, su diario de trabajo, donde elaboró una contundente crítica a la violencia que
reinaba en su época. Brecht reúne allí imágenes heterogéneas, que recorta de la prensa y combina con
pequeñas frases poéticas, mediante una operación de remontaje que genera articulaciones
inesperadas. De esa manera desplaza las imágenes de su lugar original para ubicarlas en otro orden y
producir un nuevo régimen de inteligibilidad. El montaje que realiza Brecht provoca el efecto de
distanciamiento que asociamos usualmente a su labor teatral. Es una forma de pensar con imágenes
y, al mismo tiempo, de cuestionar la mirada, ya que esa distancia nos hace ver de otra manera. Brecht
sintetiza ese gesto con la frase: “Distanciar, es mostrar” (Didi-Huberman, 2008, p.61).

Considerando lo anterior, podemos afirmar que tanto Godard como Brecht buscan hacer de la imagen
una forma de conocimiento. Se trata entonces de distanciar para “recomponer la imaginación de
otras relaciones posibles” (Didi-Huberman, 2008, p. 66). Esas nuevas relaciones, que posibilitan
otros modos de comprensión, germinan en esas brechas que las imágenes abren. Godard se sitúa en
ese margen para observar la tensión que se produce entre las imágenes y los sentidos inesperados que
allí se forman. Eso que está en formación es precisamente lo que la distancia entre imágenes
puede mostrar.

 

Avanzar a saltos

 “Todos los auténticos saltos se realizan lateralmente, como los saltos del caballo en el ajedrez. Lo que se
desarrolla en línea recta y es predecible resulta irrelevante. Lo decisivo es el saber torcido y, sobre todo,
el lateral”

Elías Canetti, 1994

 



Saldía Ramírez, C.. La imagen como grieta. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-como-grieta/1247 6 de 9

Como hemos visto, Godard elabora complejas constelaciones, ensamblando materiales heterogéneos,
entre lo cuales introduce distancias, vacíos e intersticios de distintas dimensiones. En ese proceso, de
pronto, se detiene en una imagen y salta hacia otra, y en cada salto pareciera medir la distancia y
palpar el abismo que se vislumbra entre ellas. En ocasiones, esos desplazamientos provocan el vértigo
de un salto al vacío, porque al entrar en contacto con una imagen, que se sitúa en un costado del
intersticio, muchas veces, el espectador no tiene ninguna certeza de lo que le espera del otro lado. Es
posible que allí se encuentre con una frase, un dibujo, una fotografía, un ruido irreconocible o bien la
oscuridad absoluta que lo dejará suspendido, por unos segundos, en medio de la nada. Esto deja en
evidencia una forma de avanzar a saltos.

En Exposé du film announce du film Scénario hay dos momentos en los que es posible observar esa
articulación que adquiere la forma de un salto, en el primero asistimos a su formulación conceptual y
en el segundo a su manifestación empírica. El primero tiene lugar cuando Godard (2024) está
describiendo el capítulo dos, que lleva por título Un solo Dios, y uno de sus colaboradores lo interrumpe
para preguntarle si tendrán que filmar esas imágenes o las buscarán entre las que ya existen. En un
desvío, Godard explica la diferencia entre la continuidad cinematográfica y la experiencia
intermitente de la lectura de un libro, que se asemeja a una forma de avanzar a saltos: “Cuando las
imágenes se siguen unas a otras, uno se encuentra, le guste o no, en el ámbito de la narración.
Mientras que un libro (…) el hecho de pasar las páginas hace que, a pesar del peso de la narración, se
tenga la sensación de ir hacia adelante y hacia atrás” (Godard, 2024).

El cine posee una continuidad narrativa en la cual se borran las fisuras que hay entre las imágenes
para constituir una ilusión de unidad, aboliendo la distancia entre el espectador y el universo
imagético que se despliega ante él. De esa manera, el individuo queda inmerso en el relato. En
cambio, el paso de una página a otra separa el libro en partes, generando una interrupción en cada
acción. Esto abre cada vez un espacio pequeño, sutil, pero suficiente para que la distancia justa entre
el individuo que percibe y el objeto percibido no desaparezca. Esa distancia, que se renueva en cada
paso de página, sitúa al lector en una zona intermedia. En esa zona, el lector participa de la
experiencia del relato mediante la inmersión en la página y, al mismo tiempo, adquiere un saber
torcido en la articulación que se forma entre las páginas, donde un salto lateral le permitirá avanzar
de una a otra.

El segundo momento es cuando el cineasta voltea la última hoja del capítulo 4 para pasar al capítulo
final y advierte que falta una página negra entre ambos conjuntos. La última página del capítulo 4
lleva inscrito el título de la película de Serguéi Eisenstein, Iván el terrible, 1945. Mientras que en su
reverso hay una serie de imágenes de la televisión francesa que corresponden al capítulo final. No hay
espacio entre esas dos series, lo que supone un enorme problema. Ante esto, Godard se detiene y
fabrica un “intermedio”. Toma una hoja vacía y escribe en la parte superior el título Iván el terrible, y
en el centro realiza un dibujo que representa la película. Da vuelta esa hoja y raya el reverso formando
una mancha negra que cubre casi toda la superficie. A continuación, raya la página original de Iván el
terrible de la misma forma que la anterior, y en su reverso conserva sin alterar las imágenes de la
televisión francesa. De esta manera introduce un vacío entre el capítulo 4 y el final.

 

Movimientos vibratorios

La estructura de Scénarios, compuesta por dos mitades, produce un efecto bucle, que permite escrutar
cada instante de la segunda parte, bajo la referencia de la primera, resaltando sus semejanzas y
diferencias. De esa manera se activa una especie de relación paralela, entre la imagen anterior
(alojada en la memoria reciente) y la imagen actual (que estamos percibiendo). Algunas son idénticas
y otras distintas, pero la gran diferencia se manifiesta a través de una serie de sonidos que se
incorporan en la segunda mitad y modifican prácticamente todo el relato.

En el inicio de la primera parte, y acompañado de un absoluto silencio, un paneo muestra una 
fotografía del propio Godard intervenida con rayas de varios colores. En la parte final de aquel 
movimiento de cámara aparece el título Scénarios con letras rojas y le sigue la imagen de unas manos 
con manchas de pintura a su alrededor. La voz del cineasta y la de una mujer describen, al mismo 
tiempo, el estado agónico de una máquina de luz, que continúa funcionando en el centro de un



Saldía Ramírez, C.. La imagen como grieta. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-como-grieta/1247 7 de 9

mundo sin vida. Por otro lado, el inicio de la segunda parte corresponde a una secuencia constituida
por las mismas imágenes; sin embargo, de manera inesperada irrumpe en ella el inquietante ruido de
una sirena, que se manifiesta intermitentemente en varios momentos. Aquella vibración altera
las imágenes.

La segunda secuencia de la primera parte se compone de 6 imágenes: 1) Un soldado atraviesa un río
con su arma en alto; 2) Un hombre y una mujer en medio de la oscuridad; 3) Un camarógrafo filma
apoyando su ojo en el visor de una cámara, mientras la superficie del lente ocupa gran parte de la
imagen; 4) Una mujer sostiene la máscara de una representación teatral; 5) Un hombre camina por el
desierto lentamente; y 6) Un collage de varios fragmentos, entre los que se distinguen algunos de los
que forman parte del cuaderno de montaje de la película anterior. Estas seis imágenes están
secundadas por un hondo silencio. Por su lado, en la misma secuencia de la segunda parte, se
mantienen las primeras tres imágenes. En la tercera irrumpe nuevamente el inquietante ruido de la
sirena. Su resonancia parece provenir desde el fondo de la cámara. De pronto, un muerto aparece en
la escena. Al encontrarse, la cámara, la sirena y el cuerpo de la víctima, se produce un
estremecimiento. Luego, otras dos personas entran en el cuadro y arrastran el cuerpo hasta el acceso
de un edificio mientras se oyen varios disparos. A la imagen anterior, le siguen varios fragmentos de
distintas películas, donde los personajes mueren por la acción de otros, entre ellas: la escena de los
espejos de La Dama de Shanghái de Orson Welles, 1948; la de los automóviles destruidos en la carretera
de Week End, del propio Godard, 1967; y la muerte de Pina en Roma, Ciudad Abierta, de Roberto
Rossellini, 1945. La serie concluye con una precaria fotografía de un campo de concentración del
régimen nazi.

Las muertes de la segunda parte no están ahí para recordarnos las películas a las que pertenecen
originalmente, sino para abrir un espacio desde donde pensar el lugar de la muerte en el cine, en
cómo las imágenes han dado cuenta de la violencia y el horror, y de qué manera han participado de
aquello. Con ese gesto, Godard desnaturaliza el uso de la muerte y dota a esas escenas de la potencia
política del disenso, provocando la aparición de algo, que de otro modo pasaría desapercibido
(Rancière, 2019). Godard, nuevamente, arranca esas imágenes de otros sitios, interrumpiendo su
función narrativa para insertarlas en un lugar distinto, provocando lo imprevisto. Son muchas las
películas que incorporan escenas de muertes en sus relatos, pero muy pocas las que se preguntan por
el rol de la imagen en la destrucción del ser humano.

Las dos partes que conforman esta película funcionan como pequeñas placas tectónicas, donde una se
desplaza sobre otra generando una fricción. Sus elementos diferenciales actúan como relieves, cuyos
roces provocan vibraciones de distintas intensidades, en una suerte de movimiento
imagético-geológico. Las vibraciones menores producen pequeños temblores, como el que provoca el
ruido de la sirena, mientras que la de mayor intensidad desencadena un estremecimiento, como el
que genera la irrupción de la muerte en el relato. De esta manera, la imagen manifiesta su potencial
telúrico, tal como señala Marie-José Mondzain (2023): “Sin ser gran cosa, la imagen es, no obstante,
un acontecimiento sísmico, que hace temblar los cuerpos y resquebrajarse la tierra”.

 

Veneno de escorpión azul

Son varios los poetas que escribieron hasta el último momento con la convicción de que lo único que
los podía apartar de la poesía era la muerte. El diario de muerte de Enrique Lihn y Veneno de escorpión
azul, diario de vida y de muerte de Gonzalo Millán son prueba de aquello. Ambos autores trabajaron en
sus respectivos textos hasta los días previos a su muerte, de la misma forma que lo hizo Franz Kafka
con su último libro.

Jean-Luc Godard también trabajó en Scénarios hasta la noche anterior a su muerte, donde filmó el 
último plano con la ayuda de dos colaboradores cercanos. Allí lo vemos sentado en la cama de una 
pequeña habitación en medio de la oscuridad. Con su camisa abierta, un cuaderno sobre sus piernas y 
un lápiz en una de sus manos, comienza a escribir las mismas frases que declama de forma 
entrecortada, como si estuviera pensando en voz alta. El texto que, al parecer, pertenece a Jean-Paul 
Sartre, plantea una contradicción acerca de cómo nombrar o negar la existencia de algo. Godard 
pronuncia este pequeño discurso al término de la primera parte y lo vuelve a repetir en el plano final,



Saldía Ramírez, C.. La imagen como grieta. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-como-grieta/1247 8 de 9

como una suerte de mantra, que le acompaña en esos instantes antes de partir definitivamente de
este mundo.

A dos años de su muerte, su voz sigue resonando gracias a su inmensa capacidad inventiva y su
insistencia en renovar las formas del cine, que hicieron de su obra algo inclasificable. La
interrogación permanente de la realidad y la problematización del vínculo entre lenguaje, imagen y
poder, fue su forma de buscar una salida ante la violencia, la opresión y la crueldad que nos rodea.

En un artículo de Fernández (2021) en el que reflexiona sobre los personajes de Kafka que buscan
insistentemente una salida, este se pregunta por el sentido último de esa acción. A partir del análisis
de un aforismo del propio Kafka que dice: “El que busca no encuentra, el que no busca es encontrado”
(KA II 63), Fernández (2021) infiere que no se busca para encontrar algo en particular, sino
simplemente para no ser encontrado. Dicho de otra manera, toda búsqueda implica un movimiento
que invita a abandonar una posición fija, para evitar ser identificado, clasificado o encasillado, es
decir, “para no ser gobernado”. En ese sentido, la búsqueda que desarrolló Jean-Luc Godard a lo largo
de su carrera puede ser entendida como una tentativa sistemática de escapar de toda forma de
dominación. El cineasta franco suizo produjo las condiciones críticas y reflexivas para ejercer un
pensamiento emancipado con las imágenes; y desarrolló una práctica del cine sin sujeciones,
indagando en las posibilidades del medio, y entendiéndolo como un instrumento de conocimiento y
experimentación. La poética que desplegó a través de diversas estrategias y operaciones, algunas de
las cuales revisamos en este ensayo, tuvo el firme propósito de abrir surcos en la percepción y el
pensamiento, con el fin de agrietar lo que se da por sentado y remover aquello que se muestra macizo
e inamovible.

 

Bibliografía

Bullot, E. (2021). Cine de lo posible. Santiago de Chile. Metales Pesados.

Canetti, E. (1994). El suplicio de las moscas. Argentina. Grupo Anaya.

Deleuze, G. (2009). La Imagen-Tiempo. Estudios sobre cine 2. Buenos Aires. Paidós.

Deleuze, G. & Guattari, F. (1978). Kafka, por una literatura menor. Era. México.

Didi-Huberman, G. (2008). Cuando las imágenes toman posición. Madrid. A. Machado.

Fernández-Savater, A. (2019). Pensar, para poder respirar. Filosofía Pirata.

Fisher, M. (2019). Realismo Capitalista. Buenos Aires. Caja Negra.

Fernández, D. (2024). ¿Qué saben los animales de Kafka? Revista Santiago.

Fernández, D. (2021). ¿Debemos salir? Dos fragmentos de Franz Kafka. Revista Grifo nro. 41. 5-7.

Janouch, G. (1951). Conversaciones con Kafka. Ediciones Destino. Barcelona.

Kafka, F. (2014). Un Informe para una academia. En Ante la ley. Barcelona. Random.

Lihn, E. (2010). Diario de muerte. Santiago de Chile. Universidad Diego Portales.

Millán, G. (2024). Veneno de escorpión azul, diario de vida y de muerte. En La ciudad y otros poemas.
Santiago. Lom. (Trabajo original publicado en 2007).

Mondzain, M.J.(2023). Imágenes (para seguir). De la persecución en el cine y otros sitios. Santiago de
Chile. Metales Pesados.

Rancière, J. (2018). La fábula cinematográfica. Buenos Aires. El cuenco de plata.



Saldía Ramírez, C.. La imagen como grieta. laFuga, 28, 2024, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-como-grieta/1247 9 de 9

Rancière, J. (2019). Disenso. Ensayos sobre estética y política. Ciudad de México. Fondo de
Cultura Económica.

Solnit, R. (2020). Una guía sobre el arte de perderse. Buenos Aires. Fiordo.

Soto, A. (2020). La Performatividad de las Imágenes. Santiago. Metales Pesados.

Soto, A. & Adnen, J. (2023). Imagen Escena - Un diàleg entre Adnen Jdey i Andrea. Santa Mònica Centro
Interdisciplinario de Artes de Cataluña.

Notas

1

Rancière (2018) define el régimen estético del arte en oposición al régimen representativo. Este
último se vincula a la idea de lo clásico y en él prevalece la relación entre creación y mímesis, donde
se le impone una forma a la materia para que sirva al objetivo de la representación. En cambio, en el
régimen estético, propio de la modernidad, la obra adquiere ambigüedad y se vuelve inasible,
distanciándose de la representación. Así la imagen se abre a lo indeterminado y afirma su
propia autonomía.

 

 

 
Como citar: Saldía Ramírez, C. (2024). La imagen como grieta, laFuga, 28. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-como-grieta/1247

 


	La imagen como grieta
	Una aproximación a la poética de Jean-Luc Godard a partir de sus dos películas póstumas
	Notas


