Soto Calderdn, A.. Marie-José Mondzain. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Marie-José Mondzain

"El cine es aquello que alimenté de manera decisiva la construcciéon de un
pensamiento critico acerca de las imagenes"

Por Andrea Soto Calderén

Tags | Filosofia de la imagen | Estética - Filosofia | Francia

Andrea Soto Calderén es doctora en Filosofia y profesora de Estética y Teoria del Arte. Ha desarrollado sus investigaciones en
Valparaiso, Barcelona, Lisboa y Paris. Sus lineas de investigacion se centran en las transformaciones de la experiencia estética en la
cultura contemporanea, la critica, la investigacion artistica, el estudio de la imagen y los medios, asi como en la relacion entre la
estética y la politica. Entre sus publicaciones recientes destacan sus libros El trabajo de las imdgenes, junto a Jacques Ranciére (2019),

y La performatividad de las imdgenes (2020).

El trabajo de la fildsofa francesa Marie-José Mondzain destaca por un prolifico e interdisciplinario
acercamiento a la teoria de la imagen, desde una perspectiva que vincula su historia con una
genealogia del poder y el deseo de la mirada. Sus reflexiones se han centrado en las imagenes, el
icono y las producciones visuales con especial atencién al vinculo entre economia y oikonomia. Ha
publicado mas de una decena de libros desde su emblemadtica obra Image, icone, économie : les sources
byzantines de I’imaginaire contemporain (Seuil, 1996), a libros como Le Commerce des regards (Seuil,
2003), Homo spectator (Bayard, 2013), L’Image peut-elle tuer? (Bayard, 2015), Confiscation : des mots, des
images et du temps (Les liens que liberént,2017), K comme Kolonie, Kafka et la décolonisation de
I’imaginaire (La Fabrique, 2020). En habla hispana se han traducido diversos textos en antologias que
vinculan filosofia e imagen, y los libros de su autoria ¢Pueden matar las imdgenes? El imperio de lo visible
y la educacién de la mirada después del 11-S (Capital intelectual, 2016), Confiscacién. De las palabras, de las
imdgenes y del tiempo (Pre-Textos, 2023) a los que se suma el libro Imdgenes (para seguir). De la
persecucién en el cine y en otros sitios, de pronta aparicion en nuestra coleccién de libros laFuga+Metales
Pesados con la traduccién de Ignacio Albornoz y Gala Hernandez.

En su reciente paso por Espaiia en el marco del Seminario La Hospitalidad de las imagenes en el Palau
de la Virreina 1, la destacada filésofa Andrea Soto Calderéon pudo entrevistarla para ahondar en su
pensamiento. Agradecemos a ella y a Ignacio Albornoz por su ayuda en la traduccién.

Andrea Soto Calderén: En su investigacion en torno a las imagenes se presta especial atencion a la
relacion inseparable entre el deseo y el poder. En realidad, usted ha desarrollado una suerte de
genealogia para reflexionar sobre la manera en que se formaron los vinculos de ese poder, en
particular, los vinculos entre el icono, la imagen y la economia. Pero, al mismo tiempo, usted nunca
ha dejado de explorar las potencias imaginantes que permiten desbordar aquel poder. Podria
desarrollar un poco ¢en qué sentido es importante para usted esa relacion entre el deseo y el poder
con respecto a las imagenes?

Marie-José Mondzain :En realidad, lo que me ha movido siempre son dos cosas al mismo tiempo: por
un lado, la situacion contemporanea, el mundo en el que vivo, cuya vulgata general consiste en decir
que vivimos en un mundo cada vez mas lleno de imagenes, en el que el campo visual estd saturado de
visibilidad y en el que, ademas, la sobreabundancia de visibilidad sustituye lentamente toda potencia
de la palabra por un lado y a toda potencia politica por el otro. Esa vulgata, en el fondo, estd mas
centrada en el poder de las imagenes para denunciar, por lo cual el poder de las imagenes se ve como
hipotéticamente inseparable de las imagenes producidas por un poder, de las imagenes del poder. A
partir de esa constataciéon nace la investigacion que emprendi para comprender o intentar

http://2016.1afuga.cl/marie-jose-mondzain/1171 1des


https://lafuga.cl/preview_articulo/1171

Soto Calderdn, A.. Marie-José Mondzain. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

comprender en qué momento y bajo qué condiciones la imagen se torné una forma de las formas del
poder y de la construcciéon de las instituciones, de las construcciones institucionales del poder.

Esa investigacion histérica me llevé a interrogar situaciones politicas en las que era el poder mismo el
que destruia las iméagenes en lugar de imponerlas. Al ver que el poder destruia imagenes, me percaté
de que ese poder imperial —pues por entonces se trataba del poder imperial de Bizancio—, destruia
imégenes a causa del poder que adquirian quienes hacian imdgenes, vale decir, por entonces, la
pretension y la ambicién que tenia el poder eclesiastico cristiano creciente, la potencia eclesiastica, de
imponer su poder institucional por encima del emperador. Descubri con todo ello que no era que
hubiese gente a favor o en contra de las imagenes, sino que habia una lucha entre poderes, dado que
quien fuese amo de las imdgenes habria de tener mas poder que los demas. Si nos quedamos en eso
nada mas, podria decirse: “bueno, entonces efectivamente toda imagen es una manera de
tomar el poder”.

Ahora bien, lo que analizo o investigo, por otro lado, es mi propia relacién con el arte, mi relacién con
la ficcion, mi relacién con los artistas, con toda una historia en la que, al contrario, el campo de lo
visible esta manifiestamente ocupado por surgimientos de indole a la vez visual, poético, poiético,
auditivo. En sintesis: el campo de lo sensible, que es, quiérase o no, el lugar de la creacidn, el lugar de
la alegria, el lugar de la libertad, un lugar de aquellos vinculos que llamamos culturales, pero mas alla
todavia, vinculos humanos, vinculos entre los hombres. Es decir que el reparto de lo sensible, para
retomar la expresion que atesora Jacques Ranciére, si aceptamos conservar tal formula, era al
contrario el campo en el que podia construirse uno vinculo simbdélico: a la vez simbdlico, emotivo,
sensible y por ello mismo un vinculo a secas. O sea, las condiciones de posibilidad del vinculo social y
por tanto la construccién de un campo politico, de una vida politica; de una vida politica en el sentido
griego, vale decir, de la posibilidad para los humanos de vivir juntos y construir la convivencia en el
reparto de lo sensible, en esa circulacion de signos que tenia pues, como queda dicho,
una fuerte ambivalencia.

Entonces, si hay por un lado un abuso de poder, una supremacia del campo visual en el campo del
poder y, por otro, en cambio, una profusion y una sobreabundancia de gestos que ponen en crisis, en
dificultad, el propio poder, para compartir otro campo, vinculos y libertad, lo que habia en las
imdgenes, en lo que designamos con la palabra imagen, en aquello que surge de la creacidn ficcional y
de las obras de la imaginacion, era una energia politica. De esa energia politica era preciso
comprender a la vez las contradicciones, los momentos de crisis y las producciones mas
sorprendentes y mas capaces de producir entre los humanos un campo de una libertad compartida a
través de emociones, de creaciones. Como el campo de las imagenes y el de lo visual parecen, al igual
que el de lo auditivo y el de lo sensible, necesitar de una experiencia tanto del espacio como del
tiempo, esa ambivalencia a la que aludo me hacia plantearme una pregunta crucial: cual es el lugar
de las imdagenes? ¢Es el campo en el que aparecen? (Es la escena en la que surgen, caracterizada por
los indicios del sometimiento? ¢Es esa escena, es ese lugar, atravesados por los indicios y los
parametros del sometimiento? ¢O es al contrario la escena donde se crean las imagenes, el lugar en el
que se despliegan los que les dan su intensidad energética tanto en lo relativo al vinculo como a la
resistencia a cualquier dominacién? Esta es una etapa ineludible para un andlisis de las imagenes.
Poco a poco he ido abandonando el uso abusivo del término imagen, demasiado polisémico a la hora
de calificar las operaciones efectuadas. ¢{Qué operan las imagenes? ¢En qué campo operan? Esto
permite a la vez determinar el campo de lo sensible y el campo del vinculo politico, la construccion
del vinculo politico.

Fue alli que se introdujo en mi trabajo la defensa de la indeterminacién, esa defensa que consiste en
buscar un término con el cual pueda decirse a la vez la escena, el lugar, el surgimiento de las
imégenes y por otro la temporalidad, la experiencia de temporalidad que marca al mismo tiempo esa
escena. Introduje o quise introducir el término operacién imaginante y el término zona, para separar
justamente la reflexion critica sobre la energia politica de las imagenes de una escena de la banalidad
de un espacio social indiferenciado en el que todo lo que apareceria entre los cuerpos resultaria en
una dominacion de lo visible. Pues bien, todo esto es inseparable asimismo de una reflexién que pasa
tanto por los Padres de la Iglesia en la época bizantina como por las palabras de los propios artistas, y
en particular tras la evolucién del arte, tras el abandono de la figuracidn, tras la puesta en crisis de la
figuracion. Lo anterior equivale a darle a la nocién de invisible su puesto en el pensamiento de las
imégenes. Eso era lo enriquecedor del retorno a Platdn, dirfa yo. Era un recurso interesante, aunque

http://2016.1afuga.cl/marie-jose-mondzain/1171 2des



Soto Calderdn, A.. Marie-José Mondzain. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

yo no privilegie un registro metafisico, claro. Para nada. Al contrario, lo que hice fue buscar en el
platonismo y también en Aristételes, a través de la reflexidn sobre la materia, la forma, etc., cémo el
léxico podia proporcionar algunos recursos, no solamente para una metafisica idealista. Porque que
en el mundo griego la sensibilidad a la relacion entre visible e invisible me parecia ser un recurso
extremadamente importante y muy interesante. No para idealizar o edificar una suerte de ética de la
imagen, claro, sino mas bien para considerar que, en el campo de lo sensible, entran en juego
conjuntamente lo visible y lo invisible. El surgimiento de todo ello se me iba apareciendo poco a poco,
casi de manera léxica a partir de finales del siglo XIX, con el abandono de la figuracién, la abstraccion
y todas las puestas en crisis de la figuracion, sorprendentes por cierto, ya sea con Malévitch o
con Marcel Duchamp.

Habia alli una puesta en crisis de la percepcion misma, a la que por lo demas la fenomenologia no fue
insensible. En los escritos postumos de Maurice Merleau-Ponty, Lo visible y lo invisible (1964), se
puede notar hasta qué punto la filosofia va a apoderarse a su vez de esa problematica, de esa situacion
critica de saber si lo que se nos hace ver nos hace acceder a un régimen de invisibilidad, un régimen
que inseparable a mi parecer del tratamiento temporal. Es por eso que al traducir chora como zona,
vuelvo al Timeo. Es cuando Platén quiere hablar del tiempo y de la eternidad — no de la inmortalidad,
sino de la eternidad — que habla de iconos. Ahi por tanto hay algo que se fragua en torno a la nocién
de icono, de semblante: la necesidad de suponer las condiciones invisibles de una emergencia de lo
visible bajo el signo de una investigacién filoséfica que en el Timeo se refiere en un inicio a la
temporalidad. Es la chora, que yo traduzco como zona. La indeterminacién de aquel amorphon no es
en absoluto una retérica de lo informe o de lo informal. Para nada. Sino de considerar que el darse de
la forma es siempre la construccién de un tiempo, de una temporalidad.

Ese es pues mi itinerario, desde mis primeras interrogaciones acerca de las condiciones de posibilidad
de lo visible hasta mi re-interrogacién de la politica, a partir de lo visible y lo invisible. No en
términos fenomenolégicos, sino en términos politicos, en términos de relacion entre lo visible y la
temporalidad. Es esto lo que ha alimentado en parte los aspectos mds recientes de mi trabajo. Es por
ello que cuando escribi Confiscacidn: de las palabras, las imdgenes y el tiempo (2017/2023), no podia de
ningtin modo dejar de precisar que en la critica y la resistencia contra la dominacién, frente a la cual
debemos defender regimenes de emancipacién, tienen tanto mas necesidad del trabajo de las
operaciones imaginantes cuanto que en ellas se juega una reapropiacion de nuestra propia
temporalidad y de nuestra propia capacidad para actuar juntos en el tiempo, a través de los vinculos,
de las ligaduras de lo sensible. Ese es el enfoque que ha irrigado en parte mi trabajo.

Como daba un seminario en una escuela documental, he trabajo mucho con el mundo del cine, o sea,
con una imagen que esta ella misma en el tiempo, en el desarrollo y la evolucién temporal. Para mi,
trabajar con cineastas, con peliculas tuvo una funcién muy determinante, justamente para poder
reflexionar al mismo tiempo sobre la construccién del relato, sobre la emergencia de lo visible y sobre
la cuestion del tempo, sobre aquello que Patrice Loraux llama El tempo del pensamiento (1993).
Cuestiones de ritmo, cuestiones de flujo.

De ahi viene entre otras cosas mi interés sostenido y constante por el cine —no exclusivo, claro,
porque también he trabajado sobre Kafka, sobre el teatro, sobre el circo. No es por mera cinefilia. Soy
cinéfila, desde luego, pero lo que me atrapa filoséficamente es el hecho de que el cine, para mi, es
realmente aquello que, a partir del siglo XX, alimenté de manera decisiva la construcciéon de un
pensamiento critico acerca de las imagenes. Ahora bien, es evidente que personas como J.L. Godard lo
dicen y lo recuerdan constantemente, pero me parece que nadie que haya construido algo con
respecto a las imagenes ha podido prescindir de un trabajo sobre la historia del cine. Desde La Ciotat,
desde 1895 hasta Pedro Costa o Schwarzenegger, o las series.

Hay entonces algo que es muy importante alli. Sobre todo si se piensa que el cine es un arte mayor de
las pantallas y que la cuestién politica, hoy en dia, es completamente indisociable del lugar de las
pantallas y de lo que se construye de una comunidad a través de redes que se constituyen mediante
las vias tecnoldgicas de la distancia, de la proyeccion. Creo que la pandemia ha sido también muy
decisiva para tomar conciencia colectivamente de algo que la modificacién de las relaciones entre los
cuerpos ha vuelto atin mas sensible y critica, diria yo: la viejisima cuestion que los cristianos
inauguraron con el término de encarnacién. ;Qué significa encarnar una imagen? Siempre me ha
sorprendido que los filésofos mas libres, los mas ateos, los mds marxistas y los mdas materialistas

http://2016.1afuga.cl/marie-jose-mondzain/1171 3des



Soto Calderdn, A.. Marie-José Mondzain. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

empleen la palabra encarnacion como si nada, sin darse cuenta de que acuden al 1éxico mas violento y
mas esclarecedor a la vez, el mas problematico de la teologia. Una palabra que no existia antes:
encarnar. ¢Qué quiere decir pues dar carne a aquello que no tiene, dar visibilidad a aquello que carece
de ella? Encarnacidén, entonces, es realmente la palabra con la cual el genio patristico quiso designar
la relacién entre lo visible y lo invisible. Punto. Puedo considerarlo fuera de cualquier preocupacion
religiosa. Encarnar significa dar carne a lo visible, dar carne a lo invisible, hacer aparecer lo invisible,
eso es todo. Eso es todo. Es un pensamiento extremadamente violento, fuerte, que ha atravesado los
siglos y que, cada vez, ha sido replanteado con particular agudeza y violencia.

Andrea Soto Calderdn : Justamente, en su libro El comercio de las miradas (2003/2019), usted decia:
“La imagen corre un grave peligro y amenaza con desaparecer bajo el imperio de las visibilidades.
Hay cada vez menos imagenes”. Esta idea me sorprende mucho. Puede decirse que es por eso que
desde hace algunos afios usted no habla mas de imagenes sino de operaciones imaginantes, como
nos lo recordd. Ese desplazamiento que introduce es decisivo para su comprensién de
las fuerzas imaginativas.

Marie-José Mondzain: A mi me parece que clarifico un poco las cosas al preferir la expresion
operacién imaginante. ¢Se trata de gestos, de operaciones? Esa es también la pregunta que plantea
usted: ¢qué es la performatividad?

Andrea Soto Calderén: Claro, si, porque la cuestion de las imagenes no se limita a las imagenes. Es
también una cuestion de lo que es visible. En ese sentido, sus reflexiones sobre las imagenes
recuperan la errancia, el desorden, el vagabundeo, la digresion a través de las cuales usted piensa la
cuestion de lo visible.

Marié-José Mondzain : Si, es cierto. Para mi un momento importante, aunque no tuvo repercusién
infelizmente, fue cuando en Homo spectator (2013) escribi un capitulo sobre la palabra exousia, que se
traduce como libertad. Exousia es lo que esta fuera de la ousia. Es extraordinario, si se piensa en
ello. Exestei, en griego, quiere decir posible. O sea que lo posible escapa de la ontologia, de la
substancializacién, de la sustancia. Esa desubstancializacién de la imagen es muy
importante para mi.

Andrea Soto Calderén: Precisamente, en Homo spectator usted analiza el problema de la imagen
ligado a la cuestion de la libertad. Al mismo tiempo, esta la cuestion de la separacién, necesaria,
como una condicion de posibilidad de la relacion y de la constitucion misma del sujeto. Como usted
misma dice: “Cualquier vida es de cierto modo una pelicula, a la vez desarrollo ininterrumpido que
va del nacimiento a la muerte, pero también red fragmentada de trayectos aleatorios”. Me parecen
realmente fecundas todas esas conexiones entre la digresion, el desorden, la errancia como
configuracion de las posibilidades de una relacion. Hay interrupcion, pero también vinculo.

Marie-José Mondzain: jExactamente! {Eso es! No hay relacién sin distancia.

Andrea Soto Calderon: En efecto, puede decirse que esa es la condicion misma del cine. No es posible
que una historia o una visibilidad avancen sin discontinuidad, sin ese caracter insular al que usted
alude, caracter que consiste en multiplicar, en diseminar la imagen para abrir la direccionalidad de
un imagen especifica. Considero que usted ha hecho una gran contribucién en ese rumbo, porque
normalmente, en la visién politica, en la concepciéon consensual, se insiste mucho en encontrar un
punto comun. Aqui, en cambio, la comunidad parece estar configurada por la posibilidad de
compartir una multiplicidad de puntos de vista y de resistir contra la fusién.

Marie-José Mondzain: Absolutamente. Es por eso que en lo que se refiere a la hospitalidad, me
interesaba que se escuchase la hostilidad, es decir, el hecho de que no estamos en la abolicion de las
distancias y los conflictos. Estamos en las tensiones y las contradicciones, que, por el contrario, hay
que acoger. Todo lo que se resiste al consenso y a la fusién crea lo politico. Esa es la condicién de la
vida politica. Soy muy sensible también al trabajo de Nicole Leroux sobre la stasis. Es magnifico. La
palabra stasis, que quiere decir a la vez la estasis, lo que se sostiene, y al mismo tiempo la
insurreccidn, la guerra civil.

http://2016.1afuga.cl/marie-jose-mondzain/1171 4 des



Soto Calderdn, A.. Marie-José Mondzain. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

Andrea Soto Calderdén: Una ultima pregunta a este respecto y en relacion a la cuestién de la
hospitalidad de las imagenes. En su tultimo libro, K comme Kolonie. Kafka et la décolonisation de
’imaginaire (2020), hay una perspectiva muy interesante: usted aborda la colonizacion del
imaginario desde la posicién del colonizador, como el imaginario colectivo se ha impregnado de
dogmas y modelos que han constituido la supremacia imperialista de los conquistadores. Usted
sostiene “la decolonizacién del imaginario concierne no solo a las poblaciones que fueron
colonizadas, sino de manera aiin mas imperativa a los pueblos colonizadores”. En el contexto actual
de ascenso progresivo del racismo, de diversas formas de exclusion o de violencia, de inhospitalidad
contra cualquier extranjero, contra cualquier otro. Usted se ha interesado por la urgencia de los
gestos capaces de liberarnos de esa direccion hegemonica y el rol que las imagenes pueden tener
en todo ello.

Marié-José Mondzain: En efecto. Son rupturas de construcciones imaginarias y un desplazamiento.
Para transformar una relacién al otro hay que transformar la mirada que tenemos del otro. Para
transformar la forma en que miro al otro debo arrancarme de la dominacién a la que también estoy
sometido. Si no hay emancipacién del colonizador, no habra nunca post-colonialidad. Esa era la idea.

Como citar: Soto Calderén, A. (2023). Marie-José Mondzain, laFuga, 27. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/marie-jose-mondzain/1171

http://2016.1afuga.cl/marie-jose-mondzain/1171 5des



	Marie-José Mondzain
	"El cine es aquello que alimentó de manera decisiva la construcción de un pensamiento crítico acerca de las imágenes"


