
Maturana, F.. Nutuayin Mapu y el cine indígena en Chile. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/nutuayin-mapu-y-el-cine-indigena-en-chile/412 1 de 4

Nutuayin Mapu y el cine indígena en Chile

El cine de Carlos Flores

Por Felipe Maturana Díaz

Tags | Cine documental | Etnias, pueblos | Etnografías | Chile

Felipe Maturana es antropólogo social y becario CONICTY 2009-2012.

“Una obra visual inscribe la experiencia del autor en relación a lo visible, ella en sí misma es la cristalización de
un modo de ver, un modo de dar forma material a un conjunto de preferencias visuales cuyos valores se hallan
culturalmente determinados.”

John Berger

En el marco del proyecto Fondecyt “Los pueblos originarios en el cine ficción y documental chileno
bajo la mirada de una antropología visual” pudimos identificar 29 obras audiovisuales, realizadas por
destacados realizadores chilenos, cuyas temáticas abordaban de manera significativa el tema indígena
en Chile hasta el año 2003 1 .

La selección y constitución de este universo de estudio se realizó bajos los criterios de a) presencia
significativa de la temática indígena, b) experticia cinematográfica del realizador y c) disponibilidad
de la obra. En cuanto a su adscripción al género ficción o documental, cabe señalar que esta distinción
se remonta a la dicotomía clásica entre lo imaginario (que sólo existe al nivel de las ideas) y lo real
(que tiene existencia verdadera y efectiva). Alicia Vega en su ensayo Re-visión del cine chileno (1979)
distingue entre argumentales y documentales. Los primeros corresponden principalmente a películas
con puesta en escena o teatralización mientras los segundos se caracterizan por ser registro directo
de la realidad. Sin embargo, cuando visualizamos películas que abordan la temática indígena el simple
criterio de puesta en escena v/s registro directo de la realidad no es suficiente. Tal como lo pone de
manifiesto la obra Nutuayin Mapu. Recuperaremos nuestra tierra (1971) de Carlos Flores, Guillermo
Cahn, Samuel Carvajal, Luis Araneda y Antonio Campi, en la cual podemos encontrar tanto puestas en
escenas que recrean la usurpación de tierras mapuches por parte del “huinca” (hombre occidental-
no mapuche) como registros directos de los mapuches reclamando estas mismas tierras robadas en
los juzgados de indios correspondientes.

De esta manera, la obra experimental de Flores et al. se convierte en un hito dentro de la
cinematografía chilena pues por un lado es la primera película que aborda la temática mapuche desde
un punto de vista documental, rompiendo con la representación estereotipada de los largometrajes
mudos donde el mapuche aparecía como parte de un paisaje exótico y salvaje dentro del cual se
desarrollaba una rentable historia de amor. Nos referimos a películas como La agonía de Arauco
(Bussenius & Giambastiani, 1917) o Nobleza araucana (Idiaquez de la Fuente, 1925). Pero a su vez,
Nutuayin Mapu es relevante por su propuesta estética y narrativa, la que combina texto escrito en
pantalla con entrevistas magnetofónicas y gráficas visuales, tanto históricas como aquellas obtenidas
de los propios fotogramas filmados, rompiendo con la concepción “realista” del documental
concebida como narración objetiva y sobria de la realidad (Nichols, 1997).

Según Todorov, en todo relato existe una “historia” y un “discurso”. El primero, la historia, hace 
referencia a una cierta realidad y acontecimientos que habrían sucedido, donde existen personajes 
que se confunden con los de la vida real. Esta dimensión se relaciona con la pregunta ¿qué se cuenta? 
En cambio, la segunda dimensión, denominada “discurso”, hace referencia a la existencia de un



Maturana, F.. Nutuayin Mapu y el cine indígena en Chile. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/nutuayin-mapu-y-el-cine-indigena-en-chile/412 2 de 4

narrador. En este nivel no son los acontecimientos referidos los que cuentan, sino el modo en que el
narrador nos los hace conocer. La pregunta que orienta esta dimensión es ¿cómo se cuenta?
(Todorov, 1991).

A nivel de la historia podemos señalar que la película Nutuayin Mapu. Recuperamos nuestra tierra,
filmada en 16mm B/N por la productora “Tercer Mundo”, describe un tema que aún sigue vigente
casi 40 años después de su estreno en 1971. Nos referimos a la llamada deuda histórica que tiene la
nación chilena con el pueblo mapuche producto de la usurpación de tierras que redujo el territorio
mapuche en un 90%. Lo que trajo como consecuencias un empobrecimiento del mapuche y su
migración forzada desde el campo hacia la ciudad (Bengoa, 2004). Sin embargo, producto de las
nuevas políticas sociales impulsadas por el Unidad Popular el mapuche ya no tendrá que emigrar de
sus tierras ancestrales pues podrán “recuperarán sus tierras”, tal como lo consigna el título de
esta obra.

En términos visuales destacan la utilización de grabados antiguos al inicio de la película, que
representan a un indígena perteneciente a un tiempo pasado, cuya visualidad se empalma con la
estética del blanco y negro, y los posteriores dibujos construidos a partir de fotogramas de la misma
película. Vinculando constantemente el mundo indígena con un tiempo pretérito, en blanco y negro, y
en armonía con la naturaleza. Tal como lo demuestra el plano secuencia que sigue a los grabados y
que nos muestra una exuberante naturaleza del sur de Chile vista desde una cámara subjetiva, y
acompañada de un canto en mapudungun (idioma mapuche). Por lo tanto, la mirada corresponde al
mapuche que vive y observa esta naturaleza, de manera tan íntima y cercana que la secuencia termina
con un primerísimo primer plano a unas hojas. Pero esta armonía entre el mapuche, cámara subjetiva
y canto étnico, con su medio ambiente, naturaleza vista desde muy cerca, se rompe con la llegada de
los huincas y sus caballos.

En este sentido, la obra Nutuayin Mapu. Recuperaremos nuestra tierra utiliza un discurso reivindicativo y
proletarizante que busca denunciar los abusos y la discriminación sufrida por el pueblo mapuche de
parte de la sociedad chilena, a través de un lenguaje directo y ágil, rupturista para su época, que no
teme utilizar ilustraciones, puesta en escena, cámara en mano, primeros planos, entrevistas
magnetofónicas, y banda sonora para acentuar, dramáticamente, su discurso. Una especie de
docudrama socialmente comprometido 2 . Sin embargo, como toda obra cultural, esta película
reprodujo prácticas sociales de su época como la proletarización del mundo indígena el cual fue
despojado de sus atributos identitarios más característicos como son el lenguaje y la vestimenta
tradicional. Pues tal como lo observamos en esta obra audiovisual, que a pesar de plantearse desde un
mundo indígena interior (“recuperaremos nuestra tierra”), los discursos reivindicativos de los
mapuche son en español y sus vestimentas poco dejan insinuar su larga tradición textil
y representacional.

En resumen, podemos señalar que a nivel de discurso (el cómo se cuentan las cosas), a partir de la
obra de Flores et al. hay una mayor audacia en la narrativa audiovisual, a través de la utilización de
ilustraciones (dibujos), puesta en escena y/o textos con datos cuantitativos que ayudan al realizador a
transmitir un mensaje político comprometido en la concientización y cambio social. Pero que a nivel
de la historia contada, lo que se dice, el indígena que habla mapudungun y viste de manera
tradicional se ubica en el pasado representado por los grabados de Claudio Gay, y cuya principal
característica es la idealización su diversidad cultural en su amplio y profundo de que vive en armonía
con la naturaleza. Lo que nos lleva a plantear que toda obra cinematográfica es doblemente
etnográfica, pues por un lado nos habla y enseña sobre la realidad histórica del pueblo mapuche, y
por el otro nos presentan los estereotipos y moldes culturales que la sociedad chilena de principios de
los ’70 tiene sobre el mundo mapuche.

De acuerdo a esto podemos señalar que como sociedad no hemos podido evolucionar de la idea de lo
indígena como algo pasado, negándoles la posibilidad de una existencia actual y urbana, que
posibilite su integración real e imaginaria a nuestra sociedad chilena que aún no acepta sentido de
la palabra.

Bibliografía



Maturana, F.. Nutuayin Mapu y el cine indígena en Chile. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/nutuayin-mapu-y-el-cine-indigena-en-chile/412 3 de 4

Bengoa, J. (Comp.). (2004). La memoria olvidada. Historia de los pueblos indígenas de Chile. Santiago:
Cuadernos Bicentenario.

Berger, J. (1975). Modos de ver. Editorial Barcelona: Gustavo Gili.

Dinamarca, H. (1991). El video en América Latina: actor innovador del espacio audiovisual. Santiago: Centro
El Canelo de Nos y ArteCien.

Nichols, B. (1997). La representación de la realidad. Cuestiones y conceptos sobre el documental. Ediciones
Barcelona: Páidos.

Todorov, T. (1991). Categorías del relato literario. En R. Barthes (Ed.). Análisis estructural del relato.
México D.F.: Premia.

VEGA, A. et al. (1979). Re-visión del cine chileno. Santiago: Aconcagua.

Notas

1

Estas obras son:

Ficción

1) Silvio Caiozzi y Pablo Perelman. 1974. A la sombra del sol. 110 minutos.

2) Pablo Perelman. 1992. Archipiélago. 80 minutos.

3) Magaly Meneses. 1994. Wichan. 25 minutos.

4) Cristian Sánchez. 1998. Cautiverio feliz. 145 minutos.

5) Miguel Littin. 2003. Tierra del fuego. 120 minutos.

Documental

01) Yancovic, Nieves y Jorge Di Lauro. 1964. San Pedro de Atacama. 15 minutos.

02) Flores, Carlos et al. 1971. Nutuayin Mapu. Recuperaremos la tierra. 8 minutos.

03) Mellet, Maria Luisa. 1971. Amuhuelaimi. Ya no te iras. 11 minutos.

04) Mendoza, Ruiz y Villanova. 1986. El trarikan macuñ. 13 minutos

05) Sapiaín, Claudio. 1987. Nguillatun: rogativa mapuche. 15 minutos.

06) Ferrari, Marcelo. 1988. Las aguas del desierto. 20 minutos.

07) Galaz, Cristian y Rodrigo Moreno. 1988. Camino a Usmagama. 15 minutos.

08) Marchant, Claudio y Rodrigo Moreno. 1988. Toconao… Y el agua bajó del cielo. 10 minutos.

09) Marchant, Claudio. 1988. Palin, El Juego de Chile. 9 minutos.

10) Mora, Patricia. 1989. Nube de lluvia. 54 minutos.

11) Rosenblat, Pablo. 1990. Sueños del cultrun. 30 minutos.

12) Laredo, Felipe. 1990. La manta de Juan Carlos. 30 minutos.



Maturana, F.. Nutuayin Mapu y el cine indígena en Chile. laFuga, 11, 2010, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/nutuayin-mapu-y-el-cine-indigena-en-chile/412 4 de 4

13) Benavente, David. 1991. Raíz de Chile. Mapuche, Aymara. 50 minutos.

14) Meneses, Magaly. 1992. Nwen ngeam wüle (La fuerza del mañana). 12 minutos

15) Sapiaín, Claudio. 1993. En nombre del progreso. 28 minutos.

16) Laredo, Felipe y Gunvor Sorli. 1994. Machi Eugenia. 30 minutos

17) Laredo, Felipe y Gunvor Sorli. 1994. Palin Bollilco Mapu Meu. 30 minutos.

18) Severín, Fabiola. 1994. Huilli Mapu. 23 minutos.

19) Iglesias, Claudia. 1997. Fe grande. 38 minutos.

20) Campos, Margarita. 1998. Quinquén, tierra de refugio. 25 minutos.

21) Castillo, Paola. 2001. La última huella. 65 minutos

22) Aylwin, Christian. 2002. Yikwa ni selk’nam. (Nosotros los selk’nam). 50 minutos.

23) Dinamarca, Hernán. 2003. Estrecho de Magallanes. (Des)encuentro de dos miradas. 61 minutos.

24) Moreno, Sebastián. 2003. Aymara. 38 minutos.

2

El docudrama, articulación de la ficción y el documental, busca un impacto dramático emotivo al
tratar a determinados actores sociales, historias de vida, o cuando se trata de la Mirada subjetiva de
un realizador sobre una ciudad, paisaje, obra de arte, etc. (Dinamarca, 1991, p. 174).

 

 

 
Como citar: Maturana, F. (2010). Nutuayin Mapu y el cine indígena en Chile, laFuga, 11. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/nutuayin-mapu-y-el-cine-indigena-en-chile/412

 


	Nutuayin Mapu y el cine indígena en Chile
	El cine de Carlos Flores
	Notas


