Franken, M.. Onkel Giinter. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Onkel Giinter

Por Maria Angélica Franken

Director: Juan Francisco Riumalld
Afio: 2020
Pais: Chile

Tags | Cine documental | Archivo | Memoria | Critica

M. Angélica Franken Doctora en Literatura (Universidad de Chile) Docente e Investigadora de la Universidad Adolfo Ibafiez

Correo: maria.franken@uai.cl

La opera prima de Juan Francisco Rumiallé profundiza una reflexion ya iniciada en Chile y Argentina
de audiovisuales (ya sea documental subjetivo o el documental de lo hijos) que abordan la memoria
familiar en contextos politicos traumaticos y donde las diferentes perspectivas intergeneracionales
(abuelos, padres e hijos) chocan frente a los silencios y el horror. En el caso de Onkel Giinter, no es de
modo central la dictadura militar de Augusto Pinochet —aunque se hace el nexo en el documental-,
sino la presencia del nacionalsocialismo en una familia chileno-alemana, que por extensiéon nos
permite hablar de la influencia de esta ideologia en la sociedad chilena y sus vinculos con la
dictadura chilena.

El documental gira en torno a la familia Griizmacher y la existencia de Onkel Giinter, tio abuelo de
Juan Francisco, que perteneci6 a la Wehrmacht (fuerzas armadas nazis) y que desaparece como piloto
en el afio 1941. Su hermano y patriarca de la familia Griizmacher en Chile, no habl6 casi nada de él y
sus recuerdos materiales (condecoraciones, medallas, fotografias y cartas) en palabras de los mismos
hijos, “estaban en la ultima pieza de atras de la casa”. Juan Francisco, dentro del contexto de un
proyecto etnografico que realiza en Berlin, encuentra material de archivo sobre este personaje
ocultado y confronta a la familia, tios y madre, con una historia que los vincula a Alemania desde un
lugar que incomoda, puesto que la Alemania “imaginaria” de la infancia (canciones folcldricas,
paisajes romanticos, delicatessen) dista mucho de aquel pueblo que sintonizé con las ideas nazis y fue
testigo, con mayor o menor conciencia, de la matanza de millones de judios y perseguidos politicos.

A partir de este punto, el documental de Juan Francisco abre una discusion reflotada hace poco sobre
los vinculos entre el nacionalsocialismo y la dictadura militar. Me refiero particularmente a Colonia
Dignidad, y a una serie de documentales y largometrajes de ficciéon * que han representado el rol de
esta Colonia durante la dictadura en el caso de torturas y asesinatos de chilenos, asi como de la
presencia de personajes tan siniestros como Walter Rauff, criminal de guerra que vivié durante
décadas en Chile y fue el arquitecto del campo de concentracién de Isla Dawson, entre tantos otros.
Tanto Onkel Giinter como este material reciente sobre Colonia Dignidad producido por cineastas
jovenes, exponen cémo la ideologia nazi encontré en Chile un suelo fértil y cémplice en una
germanofilia de larga data (siglo XIX), y permiten comprender en algo sobre cémo tales criminales
pudieron vivir impunemente en suelo chileno durante décadas.

El guidén estd atravesado por una serie de preguntas que guian los ejercicios de la memoria
generacional: ¢por cuanto tiempo se puede guardar un secreto familiar?, ;debemos o no sentir algo
(cualquier tipo de afecto) por las acciones cometidos por este familiar en la Alemania nazi?, ¢qué
hacemos frente a la ausencia de narrativas respecto de hechos de indole familiar y privada pero
también publica y colectiva? Junto con entrar en una gama de afectos que la cdmara de Rumiallé
captura de los entrevistados —por ejemplo confusién, pena, incomodidad y la culpa como una mas
central- la ultima secuencia en el campo de concentracion de Sachsenhausen (en las cercanias de
Berlin) con su madre explicita el choque generacional de una generacién (padres) que marca su

http://2016.1afuga.cl/onkel-gunter/1122 1de2



Franken, M.. Onkel Giinter. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

distancia histdrica y personal de una segunda generacion (Juan Francisco) que se posiciona ética y
afectivamentemente al asumir como propia esta historia. No hay una denuncia publica de Juan
Francisco sobre su tio abuelo nazi, sin embargo, su posicién afectiva es su postura politica. En este
sentido, el documental se hace cargo de la cita de Ricoeur: “la idea de deuda es inseparable de la de
herencia” (La memoria, la historia y el olvido, 120), y justamente el documental transita sobre qué
herencias y qué filiaciones hay que hacerse cargo mas alla de una amplia distancia temporal y
geografica de los hechos de origen.

Quisiera destacar la nueva narrativa, la nueva filiacién que propone Rumiallé en paralelo a la familiar,
una que se relaciona con otro Berlin, otra Alemania, ya no la del nacionalsocialismo, sino el Berlin
después de la caida del muro, una ciudad cosmopolita, liberal que, a su vez, ha sido ejemplar -sin
negar sus demoras y omisiones- en los procesos de reparacién y memoria del Holocausto judio. Juan
Francisco propone un nuevo vinculo con este pais de sus ancestros, uno escogido y genuino, que se
plasma en una serie de secuencias urbanas y de simbolos que proponen una nueva afiliacién —por
ejemplo la Siegesdule (estatua de la victoria) y su link al cineasta Win Wenders. Ademas de la
secuencias urbanas, la cdmara captura largamente una serie de elementos de la naturaleza en paisajes
naturales como lagos y bosques que son también propios de un imaginario aleman, uno de tipo
romantico, pero que pareciera que aca tienen que ver mas bien con plasmar otro ritmo, otras
materialidades, otros afectos, mas que con una construccién identitaria.

Audiovisualmente, el documental también logra diferenciar en la imagen estos dos hilos conductores
y narrativas que pienso articulan el documental: el primero, centrado mas bien en el material de
archivo nazi, el de las cartas familiares del Onkel Giinter guardadas en un cajon, los videos caseros
donde aparece el patriarca y abuelo de Juan Francisco (paraddjicamente en el afio 1989 que es
emblematico tanto para Chile como para Alemania), asi como los encuentros en el presente con sus
tios en espacios cerrados o en la casa de la infacia; el segundo, captura el Berlin actual, sus emblemas
identitarios, sus paisajes naturales, y los cuerpos presentes y en movimiento. En este punto, cabe
destacar la secuencia final donde el camera man ya no es Juan Francisco, sino su madre y el centro
del encuadre es él mismo junto al imponente mar de Chile. Este gesto final es, sin duda, (a)filiativo
pero desde otro lugar mas conciente de la historia de sus antepasados, y de su rol en la construccién
de memorias. Tal como él mismo Juan Francisco afirmé en un conversatorio reciente, su intencién no
era cerrar la discusién intergeneracional y un capitulo doloroso de la memoria nacional y familiar,
sino justamente empezar a hablar, y creo que en el Chile de hoy, este es un imperativo.

Notas

Pienso en el documental “Cantos de opresién” (2020, Estephan Wagner), el largometraje de ficcién
“Un lugar llamado Dignidad” (2020, Matias Rojas Valencia), el stopmotion “Casa Lobo” (2018, de
Leén&Cocifia), entre otros.

Como citar: Franken, M. (2022). Onkel Giinter, laFuga, 26. [Fecha de consulta: 2026-02-14] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/onkel-gunter/1122

http://2016.1afuga.cl/onkel-gunter/1122 2de2



	Onkel Günter
	Notas


