Garcia, W.. Pequefio manual de inestética filmica. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Pequeiio manual de inestética filmica

Cine y filosofia en Alain Badiou

Por Wenceslao Garcia

Tags | Géneros varios | Cultura visual- visualidad | Estética - Filosofia | Lenguaje cinematografico |
Francia

Wenceslao Garcia Puchades es licenciado en Filosofia y doctor en Bellas Artes tras defender la tesis “El lugar del cine en el pensamiento
filoséfico de Alain Badiou”. En la actualidad ejerce como profesor en la Unidad de Educacién de Florida Universitaria de Catarroja y en el
Departamento de Comunicacién Audiovisual, Documentacién e Historia del arte de la Universidad Politécnica de Valencia (Espafia).
Cofundador del grupo de investigacién de la UPV “Estética y Politica”, su investigacién se ha centrado en el estudio de la relacién entre

politica, educacién y arte, con especial atencién a la practica cinematografica.

El filésofo francés Alain Badiou, al principio de su texto Arte y filosofia, utiliza el simil lacaniano del
amo y la histérica para explicar la relacion que la filosofia y el arte han mantenido a lo largo de la
historia (Badiou, 2009, pp. 45-46). Desde su origen platénico, esta relacién ha estado mediada por la
pregunta del arte acerca su propia identidad: “Dime filosofia, ti que todo lo sabes, sen verdad, quién
soy yo?”. Por su parte, la filosofia, dividida entre su completo menosprecio y su total idolatria hacia el
arte, ha tratado de responder a ésta haciendo uso de la categoria de “verdad”. Sin embargo, el arte,
como la histérica lacaniana, nunca se ha satisfecho con la respuesta de la filosofia y siempre le ha
acabado mostrando alguna cualidad nueva que cuestionaba aquello que ésta decia que era. Todo ello
nos ha conducido a una situacién en la que la filosofia, cansada de este juego, ha acabado
relacionandose con el ambito artistico renunciando a la categoria de “verdad” y limitandose a
desentrafiar la pluralidad de sentido de los lenguajes artisticos.

En medio de esta situacion, la inestética de Badiou le propone a la filosofia la oportunidad de volver a
relacionarse con el arte a través del concepto de “verdad”, sin necesidad de caer en el “juego
histérico-deflacionista” que ha marcado su relacién (Belhaj, 2010, p. 9).

En el siguiente texto trataremos de mirar a través de este prisma la relacion que la filosofia ha tenido
con el arte de masas por excelencia, a saber, el cine. Para ello, en primer lugar, expondremos en qué
ha consistido la relacién histérica del cine con la filosofia y cual es la situacién actual entre ambas
disciplinas. Finalmente expondremos en qué medida la aproximacion inestética propuesta por Alain
Badiou supone una alternativa al modo en que la filosofia se ha relacionado con el cine.

La relacién histérica entre la filosofia y el cine

En el articulo Arte y filosofia, el filésofo francés distingue tres esquemas diferentes que muestran el
modo en que la filosofia se ha aproximado al arte mediado por el concepto de “verdad”. El esquema
“didactico”, “romantico” y “clasico” representan tres modelos de respuesta que la filosofia ha dado
al arte acerca de su verdadera identidad (Badiou, 2009, pp. 47-55). En nuestra opinién estos tres
esquemas pueden ser aplicados al modo en que la filosofia se ha relacionado con el cine a lo largo de
su breve historia. Comencemos con el esquema didactico.

El esquema diddctico y los usos éticos del cine

El esquema didactico estaria representado por aquellas aproximaciones tedricas que ven el cine como
«puro encanto> capaz de imitar el efecto de la verdad. Para este esquema existe una verdad, sdlo que
ésta es inalcanzable para el cine. Un filme Unicamente se puede aproximar a la verdad, pero nunca

http://2016.1afuga.cl/pequeno-manual-de-inestetica-filmica/728 1de 6



Garcia, W.. Pequefio manual de inestética filmica. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

alcanzarla. Podriamos establecer como ejemplo de este esquema la teoria del cine de Bazin y su
defensa de un cine neorrealista (1976, pp. 385-386). La tarea de este cine, nos dice Bazin, es tratar de
presentarnos la realidad. Sin embargo, matiza, la realidad cinematografica, en la medida en que esta
“filtrada” por la conciencia del director neorrealista, no es la misma que la realidad, pero si que es
ontolégicamente idéntica, como “una verdadera huella de la realidad” (1976, p. 386). El cineasta debe
acercarse a la totalidad de la realidad despojandola de todo lo que no es esencial para llegar asi a
representar “la totalidad en la simplicidad” (p. 390).

Para Badiou, la concepcién del cine de Bazin se fundamentaria en una teologia afirmacionista: por un
lado, el cine nos ofrece la oportunidad de acceder a lo real del mundo porque previamente asumimos
un postulado que declara su existencia, de ahi su componente teolégico; por otro lado, el montaje
sintético —tnica poética que nos acerca a lo real- nos ofrece una logica realista y, por tanto,
poseedora de un sentido reconocible por el espectador, de ahi su componente afirmacionista. Asi
vemos cémo, paraddjicamente, a pesar de su logica realista, la creacién filmica para Bazin se
fundamentaria en un supuesto ontoldgico idealista o teoldgico, la declaraciéon de la existencia de la
figura pura de una realidad nouménica. En nuestra opinion, la asunciéon de dicho supuesto acaba
alejando el proyecto materialista de Badiou de la concepcién baziniana del cine.

Por otro lado, el discurso con el que Bazin se aproxima al cine ubica al teérico como “vigilante” de la
légica de los filmes que nos orientan hacia una verdad que le es exterior ! . Este tipo de discursos
tedricos lleva implicito una ética del cine, ya que establece los criterios de un cine bueno que nos
ensefla como debemos de mirar el mundo para acceder a la auténtica realidad. El tedrico
didactico-ético se interesaria por el cine no por su capacidad de producir pensamiento, sino por su
capacidad didactica. Para ellos, el dmbito cinematografico apareceria como el mejor lugar donde
buscar figuras didacticas (aquello que Deleuze denomind «personaje conceptual»). El discurso
filosdfico se apropiaria de dichas figuras con un propdsito tactico, a saber, la transmisién pedagdgica
y afectiva de su propio discurso.

El esquema romdntico y los discursos hermenéuticos del cine

El esquema romantico, contrariamente, conferiria al cine la capacidad de ser el unico ambito capaz de
producir verdad, y el cineasta seria el Gnico individuo capaz de dar cuenta de su sentido. Desde
nuestro punto de vista podriamos establecer como representante de este paradigma la teoria
cinematografica de Dziga Vertov. Para Vertov, la sintesis entre la camara y el cineasta (el cine-o0jo)
podia penetrar en la verdad de las cosas: “El cine-ojo es la explicacién del mundo visible, aunque sea
invisible para el ojo desnudo del hombre” (1985, p. 56). Para conseguir este “cine-verdad”
(kinopravda) la cdmara deberia registrar el escenario como lo haria un sujeto cualquiera al que se le
presenta un “algo afuera” a su percepcion. Para ello el cineasta debe grabar en cualquier momento
cualquier elemento que considere interesante de la realidad y utilizar la camara como si fuera un ojo
mas perfecto que el ojo humano. Sin embargo aquello que realmente caracteriza la tarea del cineasta
es el montaje (1985, p. 57). Para Vertov la acciéon de montar se desarrolla a lo largo de todo el proceso
de creaci6n del filme, cuando se elige el tema de entre los millares posibles, cuando se observa para
obtener imagenes de su tema, incluso cuando establece el orden de la estructura de la
pelicula filmada.

En nuestra opinién esta caracterizacion del “cine-verdad” o ‘“cine-o0jo” como sintesis del
cineasta-cdmara-pantalla ® representa el esquema romantico de aproximacién al arte, en la medida en
que un filme es concebido como el Gnico objeto finito capaz de presentar la infinitud de la verdad de
las cosas y el cineasta como dnico sujeto capaz de dar cuenta de su distribucién a través de las
operaciones de montaje. Al fin y al cabo, lo que Vertov defiende es que la verdad de un filme, en
ultima instancia, esta determinada por el montaje que el cineasta realiza del mismo o, como dice el
propio Vertov, por «los intervalos> entre las imagenes: “La escuela del cine-ojo exige que el film se
construya sobre los “intervalos”, es decir, sobre el movimiento entre las imdagenes. Sobre la
correlacién de unas imagenes con respecto a otras. Sobre las transiciones de un impulso visual a
otro” (1985, p. 58).

Siguiendo a Jacques Ranciere (2003, pp. 66-78) en su comentario de las Histoire(s) du cinéma
(1988-1998) de Jean-Luc Godard, podriamos decir que la poética de montaje utilizada por Vertov en
peliculas como El hombre de la camara (Chelovek s kino-apparatom, 1929) o Entusiasmo (Entuziazm:

http://2016.1afuga.cl/pequeno-manual-de-inestetica-filmica/728 2de6



Garcia, W.. Pequefio manual de inestética filmica. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

Simfoniya Donbassa, 1931) seria “simbolica”. A través de dicha técnica, Vertov trata de evitar la teologia
negativa que subyacia en el “montaje dialéctico” de muchos de los cineastas formalistas rusos de su
época 3 . A través de su concepciéon de montaje en “intervalos” Vertov pretende afirmar la
potencialidad simbdlica de las imagenes heterogéneas, evitando asi caer en el caracter meramente
destructivo del “montaje dialéctico”. Sin embargo, en nuestra opinién, el “montaje simbdélico” no es
capaz de evitar una concepcion teoldgica o romantica del cine porque parte del “montaje dialéctico”
como operacion fundamental. Dicho en otras palabras, el “montaje simbdlico”, al asumir la ley del
Otro irrepresentable, acaba relegando cualquier intento “afirmacionista” de redimir el significado de
la imagen al ambito de lo divino (Badiou, 1993, p. 48) y del “misterio” (Ranciere, 2003, p. 67),
encumbrando al cineasta como tinico sujeto capaz de tener acceso a dicho significado.

Por otro lado, el esquema romantico subyaceria también en aquellos discursos tedricos que se
aproximan a un filme para extraer la “verdad” que esconde. Esta hermenéutica, propia de la critica de
cine, postularia una suerte de sentido absoluto que se encarna, a la vez que se oculta, en la finitud de
un filme. Su tarea consistiria en tratar de «liberar> dicho sentido de su ocultacion finita encontrando
ese «punto de conexion> con la intencién del cineasta. Para realizar esta tarea con eficiencia el
critico deberia reconstruir el mundo al que pertenecia la intencién del artista creador acudiendo a
otros ambitos del conocimiento (psicologia, historia, sociologia, periodismo, etc.).

El esquema cldsico y la estética del cine

Finalmente, el esquema clasico se aproximaria al cine sin mostrar interés alguno en utilizarlo como
transmision didactica de una verdad que le es ajena o en sustraer la verdad que un filme esconde.
Para el esquema clasico el rol del cine, en la medida en que permite liberar las pasiones a través de
“transferencias sobre lo aparente”, es fundamentalmente terapéutico. El criterio que regula esta tarea
es la identificacion del espectador con el filme. Por tanto, el esquema cldsico centra su interés en lo
semejante y lo verosimil que resulta un filme para permitir la catarsis del espectador. Ahora bien,
dado que el lugar de lo verosimil es el imaginario del sujeto, el estudio de la identificacion remite al
estudio de la interioridad subjetiva del espectador, es decir, su psique. Desde este punto de vista el
esquema clasico tiene su principal representante en las teorias psicoanaliticas aplicadas al ambito
cinematografico. Aplicando el concepto lacaniano de «imaginario> al ambito cinematografico, estas
teorias han profundizado principalmente sobre las nociones de “identificacién espectatorial” y de
“transferencia de las emociones” (Stam et al., 1999, pp. 147-149).

Uno de los tedricos que mas ha profundizado sobre la nocién de “imaginario” e “identificaciéon”
aplicada al cine ha sido Christian Metz. En Le signifiant imaginaire (1975), Metz nos dice que el cine, al
no poseer presencia real alguna, esta constituido por representantes o “significantes imaginarios”.
Asi, la imagen cinematogréfica, en tanto “significante imaginario”, aparece como una “presa ideal”
para el imaginario del espectador (Aumont, 1992, p. 126). Asimismo, Metz nos muestra como aquello
que llamamos “identificacién” no es mas que una especie de reaccién empatica con los personajes de
un filme, es decir, aquello que en el reino psicoanalitico se considera las identificaciones secundarias.
De manera que el espectador que observa un filme y se identifica con sus personajes, no sélo
experimenta una transferencia cognitiva (“yo veo como tu ves, desde tu posicion”), sino una
transferencia empatica o afectiva (“yo sé como tu sientes”) (Stam et al., 1999, p. 176).

Desde nuestro punto de vista los discursos filoséficos que adoptan el esquema clasico estarian
representados por los estudios estéticos del cine. Estos estudios tratarian de aplicar al ambito
cinematografico las categorias estéticas que la filosofia ha aplicado al arte a lo largo de mas de dos
siglos. Por “estética del cine” podriamos entender, por ejemplo, los trabajos de Jacques Aumont o
algunos de los estudios de Noél Carroll. En su libro L’Esthétique du film, Jacques Aumont considera que
la estética del cine trata tanto el estudio del efecto estético propio del cine, como el andlisis de las
obras filmicas particulares (1983, p. 7). Otro representante de la «estética del cine» es el filésofo
americano Noél Carroll. A lo largo de los ultimos veinte afios Carroll ha desplegado en el ambito
cinematografico muchos de los beneficios que el cuestionamiento estético ha ofrecido a las
humanidades. El despliegue de una “estética del cine” aparece evidenciado en su tercer libro, The
Philosophy of Horror (1990) en la medida en que analiza y clasifica las emociones particulares que
generan determinados filmes de terror.

La situacién actual entre la filosofia y el cine contempordneo

http://2016.1afuga.cl/pequeno-manual-de-inestetica-filmica/728 3de6



Garcia, W.. Pequefio manual de inestética filmica. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

Resumamos lo visto hasta ahora. Partiendo del texto de Alain Badiou Arte y filosoffa, podriamos decir
que la relacién entre la filosofia y el cine ha estado marcada desde sus origenes por la pregunta acerca
de la identidad de este ultimo. Para responderla la filosofia ha utilizado tres esquemas que
representan un modo de relacionarse con el cine a través de la categoria de “verdad”. Sin embargo,
ninguna de estas respuestas ha satisfecho sus demandas: ni la didactica, al identificarla como
instrumento pedagogico al servicio de las verdades de otros ambitos (politico, social, histdrico, etc.);
ni la romantica, al identificarla como tinico dmbito capaz de alcanzar la verdad y al genio-artista
como su Unico guardian; ni la estética, al identificarla como un instrumento catartico capaz de
transferir pasiones y al espectador como Unico sujeto responsable de evaluar la “veracidad” de
dicha transferencia.

Siguiendo al filésofo francés, podriamos decir que esta situacion de “desesperacion” ha llevado a la
filosofia a aproximarse al cine segin el modelo de tres corrientes fundamentales: la hermenéutica, la
analitica y la postmoderna. Estas tres corrientes tienen en comun la meditacién sobre las
particularidades del sentido del lenguaje y el abandono de cualquier aspiracién a crear un lenguaje
universal. Manteniendo estas premisas, la aproximacion de la filosofia contemporanea al ambito del
cine ha dado lugar, por un lado, a la critica de cualquier pretensiéon de exponer con claridad
sistematica cualquier lenguaje universal cinematografico y, por otro lado, a la elaboracién de
discursos acerca la multiplicidad de sentidos de un filme: el hermenéutico como interpretacion del
sentido que oculta, el analitico como elucidacién de las reglas que lo gobiernan y el postmoderno
como exposicion fragmentada de sus diferentes discursos carentes de hegemonia alguna. Ahora bien,
para el filésofo Alain Badiou estas tres corrientes, en la medida en que han sustituido la pregunta por
la verdad por la pregunta por el sentido, han declarado el fin de la filosofia misma (2010, pp. 52-58).
El reto de la filosofia del siglo XXI consiste en recomenzar la filosofia como préctica preocupada por
la verdad y los lenguajes universales. Asi, a través de argumentos objetivables, la tarea de la filosofia
debe ser identificar y nombrar las verdades de una época. Sdlo asi sera capaz de transmitir un nuevo
imperativo ético: aquello que tiene valor para un individuo humano, aquello que le permite vivir una
vida verdadera y orientar su existencia, es formar parte del devenir infinito y universal de las
verdades en su “pasaje” por su época (Badiou, 2009, pp. 184-149).

El esquema inestético como identificacion de las verdades cinematograficas de una época.

De acuerdo a este proyecto de recomienzo de la filosofia como educacién a través las verdades del
presente, Badiou propone la “inestética” como un nuevo modo de relacién de la filosofia con el arte.
La inestética designara al conjunto de operaciones discursivas por medio de las cuales la filosofia se
aproxima con el ambito artistico argumentando, de una manera objetiva, sus verdades
contempordaneas. Asi, si aplicamos la definicién genérica de “inestética” con la que Badiou
comenzaba su articulo Arte y filosofia al ambito cinematografico, podriamos afirmar lo siguiente:

Por inestética del cine entendemos una relacién de la filosofia con el cine que, al postular que el cine es de por si
productor de verdades, no pretende de ninguna manera convertirlo en un objeto para la filosofia. Contra la
especulacion estética, la inestética del cine describe los efectos estrictamente intrafiloséficos que produce la
existencia independiente de algunos filmes.

La filosofia se aproxima al cine con una actitud inestética si asume la capacidad de éste de producir
verdades artisticas, lo cual significa también asumir que, mientras que la filosofia depende del cine
para construir sus propias configuraciones artisticas, el cine puede prescindir de la filosofia para
construir la suya. Asi, mientras que la actitud didactica o clasica de la filosofia acaba condicionando el
discurso cinematogrifico a sus propios objetivos, la actitud inestética se aproxima al cine
condicionada por sus “efectos intrafiloséficos” (la existencia o no de verdades cinematograficas). Con
otras palabras, la tarea de la filosofia, como inestética del cine, pensaria el pensamiento verdadero
que el cine piensa a partir de sus propios acontecimientos, a saber, la irrupciéon de nuevas formas de
relacién entre el espectador y el filme, y de éste con su época.

Por otro lado, para la actitud inestética no todo el cine es pensamiento verdadero, sino Gnicamente
aquellos filmes que piensan lo real de su propio ambito y, por tanto, exploran nuevas configuraciones
de configuraciones de imagenes-movimiento e imdgenes-tiempo. En este sentido podriamos afirmar
que existe una ética del cine que subyace a la inestética de Badiou y que le permite discernir entre un
cine bueno —el arte del cine (capaz de producir verdades filmicas)— y un cine malo —el cine de la

http://2016.1afuga.cl/pequeno-manual-de-inestetica-filmica/728 4 de 6



Garcia, W.. Pequefio manual de inestética filmica. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

industria hollywodense (obsesionado con placer a través el espectaculo)—, el cine realista
(obsesionado con una verdad que le es ajena) y el cine experimental (obsesionado con la bisqueda de
una esencia que le es imposible de alcanzar). Vemos como, a diferencia del giro ético que ha
caracterizado la concepcién didactica y romantica del cine, la ética inestética nos permitira discernir
entre un cine bueno y malo sin acudir a una figura que transcienda su propio ambito. La ética de las
verdades que subyace en la inestética de Badiou se fundamenta en la fidelidad a una figura inmanente
y singular a la propia materialidad filmica, a saber, el acontecimiento de nuevas
configuraciones filmicas.

Asimismo, el hecho de postular las verdades como inmanentes y singulares al ambito cinematografico
le permite transcender el esquema romantico. Aunque la actitud inestética coincide con la romantica
en concebir el cine (y el arte en general) como un ambito capaz de encarnar la infinitud de la verdad,
se alejara de ésta al no someterla a la finitud de un filme. De esta manera evita sublimar la figura del
cineasta como Unico sujeto capaz de dar cuenta de dicha verdad. Para la inestética la infinitud de una
verdad cinematografica estard presentada por la infinitud de una secuencia objetiva de filmes (o por
algunos de sus momentos) que afirman una légica que irrumpe con excepcionalidad en el ambito
cinematografico. Asi, la subjetividad del cineasta aparece como un elemento neutro de esa afirmacion.

La inestética supone, por tanto, una alternativa al modo en que la filosofia se relaciona con el cine. A
diferencia de los discursos de las corrientes hermenéutica, analitica y postmoderna, la inestética
parte de la premisa de que en el cine, ademas de lenguajes particulares, también existen lenguajes
universales. Ahora bien, a pesar de que la inestética supone una recuperacion de la aproximacion de la
filosofia al cine mediada por el concepto de verdad, no cae en el juego histérico-deflacionista que
ambos habfan mantenido a lo largo de su breve historia. Anteriormente vimos como podriamos
identificar tres esquemas que daban cuenta de tres modelos de respuesta de la filosofia a la pregunta
del cine por su identidad verdadera. Todos estos esquemas filoséficos coincidian en convertir al cine
en su objeto de estudio limitando su relaciéon a una tarea teérica mediada por el concepto de verdad.
Sin embargo, la saturacion de estos tres esquemas en la actualidad habia conducido a una
desconexion entre la filosofia y el cine. Tal y como hemos argumentado en este texto, la inestética
filmica, entendida como argumentacion objetiva de las verdades filmicas de una época, aparece como
una alternativa a la saturacién del esquema clasico, didactico y romdntico en la medida en que
renuncia a considerar al cine como objeto de estudio y por tanto a la pregunta acerca la verdadera
identidad del cine.

Bibliografia

Aumont, J. (1983). L’Esthétique du film. Paris: Armand Colin.

Aumont, J. (1992). La imagen. Barcelona: Paidés.

Badiou, A. (1993). La Etica. Ensayo sobre la conciencia del mal. México D. F.: Herder.

Badiou, A. (2009). Arte y filosofia. En Pequefio manual de inestética. Buenos Aires: Prometeo Libros.
Badiou, A. (2010). La filosofia, otra vez. Madrid: Errata Naturae.

Bazin, A. (1976). ¢Qué es el cine?. Madrid: Rialp.

Belhaj, M. (2010). Inesthétique and Mimesis. Badiou, Lacoue-Labarthe et la question de I’art. Paris:
Nouvelles Editions Lignes.

Carroll, N. (1990). The Philosophy of Horror or Paradoxes of the Heart. London/New York: Routledge.

Eisenstein, S. (1969). A Dialectic Approach to Film Form. En J. Leyda (Ed.). Film Form. Essays in Film
Theory. San Diego/New York/London: Harvest Book.

Metz, C. (1975). Le signifiant imaginaire. Communications, (23), 3-55.

Ranciére, J. (2003). Le Destin des images. Paris: La Fabrique.

http://2016.1afuga.cl/pequeno-manual-de-inestetica-filmica/728 5de 6



Garcia, W.. Pequefio manual de inestética filmica. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

Stam, R., Burgoyne, R. & Flitterman-Lewis, S. (1999). Nuevos conceptos de la teoria del cine.
Estructuralismo, semidtica, narratologia, psicoandlisis, intertextualidad. Barcelona: Paidds.

Vertov, D. (1985). El “cine 0jo” y el “cine verdad”. Extracto Documental. En A Colombres (Comp.).
Cine, antropologia y colonialismo. Buenos Aires: So-FLACSO.

Notas

Otro claro ejemplo de la aplicacién del esquema didactico al cine de Bazin lo encontramos en su
capitulo Montaje prohibido, publicado originalmente en Cahiers du cinéma (1953 y 1954) y reimpreso
en Que est-que le cinéma? (1976, pp. 67-80).

2

Asi lo expresa Vertov: “Cine-ojo = Cine-yo veo (yo veo con la cdmara) + Cine-yo escribo (yo grabo
con la camara + Cine-organizo (yo monto)” (1985, p. 56).

3

Eisenstein fue uno de los primeros en definir el arte del cine como una operacién intelectual que
pretendia “dinamizar el punto de vista tradicional” a partir del principio dialéctico del conflicto entre
opuestos (Eisenstein, 1969, pp. 45-63).

Como citar: Garcia, W. (2015). Pequefio manual de inestética filmica, laFuga, 17. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/pequeno-manual-de-inestetica-filmica/728

http://2016.1afuga.cl/pequeno-manual-de-inestetica-filmica/728 6 de 6



	Pequeño manual de inestética fílmica
	Cine y filosofía en Alain Badiou
	Notas


