Garcia M., A.. ¢Qué es un aparato estético?. laFuga, 14, 2012, ISSN: 0718-5316.

laFuga

¢Qué es un aparato estético?

Benjamin, Lyotard, Ranciere
Por Alvaro Garcia Mateluna

Director: Jean-Louis Déotte
Ano: 2012

Pais: Chile
Editorial: Metales Pesados

Tags | Estética - Filosofia | Sociologia

Alvaro Garcia Mateluna. Licenciado en letras hispanicas por la Pontificia Universidad Catélica de Chile. Actualmente, cursa el magister
en Teoria e historia del arte, en la Universidad de Chile. Junto a Ximena Vergara e Ivan Pinto coedité el libro "Suban el volumen: 13

ensayos sobre cine y rock" (Calabaza del Diablo, 2016). Editor adjunto del sitio web de critica de cine http://elagentecine.cl.

Jean-Louis Déotte es un filosofo e historiador del arte conocido en nuestro pais por sus aportes en
torno a temas como la memoria y el museo que han valido una lectura sobre la relacion entre arte y
politica, la que reaparece en este texto a partir de una discusién con los pensadores Walter Benjamin,
Jean-Francois Lyotard y Jacques Ranciére. Lo que Déotte pone en primer plano es el histérico soslayo
de la pregunta por la técnica al momento de referirse al arte avizorando que la configuracion técnica
no es lo mismo que la instrumentalizacion del ser y la realidad propuesta por Heidegger, mas bien la
considera condicion que permite desplegar el ambito social y por lo tanto la politica. Para que un
acontecimiento comparezca en nuestro mundo es necesaria su configuracion por medio de un aparato
(appareillé), especie de dispositivo técnico que le permite aparecer, hacer época. El aparato se
distingue del dispositivo definido por Foucault en cuanto configura una sensibilidad posibilitando una
época y una comunidad sin tener que obedecer a una constitucion ideolégica inmanente. También
difiere de la nocion de aparato dada a conocer por Althusser, ya que no es una institucion ideoldgica
que determine al sujeto, sino que es previo debido a que constituye, mediante la técnica, un modo de
aparecer de lo sensible posible de encarnarse en instituciones. El aparato, por lo tanto, permite
pensar a la técnica y al objeto técnico como la instancia que permite surgir al mismo tiempo lo social
y lo individual mediante la creacién de una nueva condicién en la que sujeto y contexto se reconocen
producto de la aparicién del aparato que permite unificar lo que antes parecia como separado
e impensable.

Déotte reconoce principalmente cinco aparatos que han definido la sensibilidad moderna y por lo
tanto han marcado la modernidad occidental. El aparato perspectivo, que permitié constituir un
sujeto (Descartes), un espacio de representacion proyectivo y una temporalidad del instante. El
museo, que aislé la obra, separandola del culto, volviéndola objeto estético y moldeé a los
espectadores en un publico que visita y se forma en esta institucion. La fotografia, que emancip¢ a la
pintura de la representacién para volverse sobre sus medios, significd una relaciéon técnica con la
historia, donde el tiempo impresionado, detenido del referente conlleva una pérdida del aura en favor
de un registro de huellas y al mismo tiempo abre una experiencia nueva, la del flaneur, esperado por
el pasado, fotografiado para el futuro. El cine, aparato que integra a los anteriores, que se abre a las
masas V les ofrece configurarse tanto en colectividad como en individualidad. La cura psicoanalitica,
surgida al mismo tiempo que el cine, presenta en escena una nueva técnica de habla y escucha y una
teoria del psiquismo.

De la mano de Benjamin Déotte expone una lectura de la temporalidad en la era de la irrupcién de la
fotografia. En un mundo donde la relacién de intersubjetividad esté codificada por la mercancia, tal el

http://2016.1afuga.cl/que-es-un-aparato-estetico/555 1de 4



Garcia M., A.. ¢Qué es un aparato estético?. laFuga, 14, 2012, ISSN: 0718-5316.

de los pasajes en los que transita el flaneur, se impuso un nuevo tipo de valor de la novedad, aquella
que solo se basta en la actualidad, sin relacionarse con lo pasado y futuro. De esta manera se ha
producido una degradacién en el aura y por lo tanto una ruptura en la relacioén del ego con su entorno
deviniendo en una fantasmagoria. El aura como modo de aparecer (apariciéon de una lejania por
cercano que pueda estar) en relacién con la proximidad tiene su complemento en la huella, aparicion
de una proximidad tan lejana que pueda estar aquello que la dejé. Al introducirse la dimension de
temporalidad el aura puede entenderse de una forma negativa o ilegitima, caso de medios como la
radio y la prensa por su accesibilidad inmediata, o positiva, caso de los aparatos fotografia y cine por
su fragmentacién del espacio. Junto a ella se encuentra la huella en la que la proximidad deviene en
evidencia de un origen. Este otro modo de aparecer también sera doble como el aura, legitimo o
ilegitimo, ya sea presentandose en la temporalidad mas inmediata y por lo tanto propia de la
fantasmagoria, o mas lejana y sutil, permitiendo el acceso a una reconstitucién de la historia. Gracias
a los nuevos aparatos (foto, cine) la huella se hard cargo de la ausencia del aura, ademas estos
permiten configurar técnicamente la relacion del sujeto con el pasado en su nuevo pacto con la
temporalidad. Aqui es donde se hace presente el Benjamin de las Tesis de la historia: en el mundo de
los nuevos aparatos el tiempo no esta detenido debido a su impresion, sino que el pasado se relanza
en el futuro con una promesa redentora. Para detallar este punto Déotte invoca a Freud y el
psicoanadlisis para definir al doble. El doble tiene como fuente a la “inquietante extrafieza” en tanto es
receptéaculo de lo reprimido, vale decir, es una repeticion, un afecto perteneciente a tiempos pretéritos
de la vida psiquica que vuelve y por lo mismo resulta angustioso, de ahi que se trate de una
inquietante extrafieza, el retorno de lo reprimido. Sin embargo, Benjamin a partir de la descripcion
del déja-vu desde el futuro otorga otro cariz a la repeticion, en vez de regreso seria una promesa de
retorno, un sentimiento de futura repeticion que permite concluir que alguna vez algo, nosotros,
retornaremos. Tal como una fotografia que captura al sujeto en un doble que espera ser revelado, la
historia oculta (la de los vencidos) habita en lugares donde lo que ha de suceder espera como si
perteneciese al pasado en el sentido de que somos esperados para asi poder revelar la experiencia, la
huella de la historia. En definitiva la fotografia se constituye como prueba de la existencia, huella de
una existencia previa real en cuanto espectral (prueba de que el referente ya no estd), en una época en
que se ha establecido una ruptura con la intersubjetividad sostenida en el intercambio de miradas,
momento en que surge el flaneur, nuevo tipo humano que supone una subjetividad que no sélo esta
seducida por la mercancia que descubre su mirada, sino que también en la experiencia de la ciudad, al
someterse a la temporalidad de la foto, puede ser objetivada en tanto el yo era esperado, fotografiado
para el futuro, esperando que en ese tiempo le nombren, lo reconozcan.

En el siguiente apartado Déotte retoma al Benjamin de La obra de arte en la época de su
reproductibilidad técnica para hacer hincapié en que las artes siempre aparecen configuradas por los
aparatos y asi responder a Ranciére, quien no considera el sustrato técnico en su régimen de
identificacion del arte. Partiendo de la nocién de medium: los medios materiales disponibles para una
actividad técnica y apropiarse de ese medio para hacer un fin en si, Déotte ve en Benjamin como la
pregunta por este no se aplica a su uso e intencién sino que se refiere a su funcionamiento. Bajo este
planteo, que tiene que ver con una forma particular de entender la estética, el medium determina la
percepcioén de las sociedades humanas, ya que al mismo tiempo que cambia el modo de percepcién se
transforma la existencia de tales sociedades, es decir, la elaboraciéon de la percepcion en las
sociedades esta determinado por circunstancias histéricas. De tal manera que el cine en cuanto
aparato que admite la igualdad entre produccién y reproduccién introduce un nuevo orden que ya no
es el de las artes y por lo mismo, gracias a sus propiedades técnicas, establece una transformacién de
las condiciones de percepcién constituyendo objeto y sujeto, entendiéndose este dltimo como
individualidad y comunidad. Benjamin de manera positiva implica que atendiendo al cine en su
funcionamiento y no en su uso se encuentra la forma para entenderlo como aparato que permitiria un
modo de accién emancipador. La propia autonomizacién de los objetos técnicos en su devenir seria
paradojalmente la causa con la que el cine pueda salvar la alienacion maquinica debido a que hace
aparecer un nuevo modo de apariencias donde el sujeto se realiza de una manera distinta a la que
impone el trabajo y las instituciones disciplinarias con su relacién amo-esclavo, la distraccién. Esta
nueva forma de actuar y representarse es configurada cinematograficamente, siendo este ejercicio de
apariencias tanto individual como colectivo. Para poder lograrlo es necesaria la mediacién de una
inervacion (es la mano la que permite producir un objeto, una obra, al inervar la vista, la que es
incapaz aprehender y dar forma al flujo de las sensaciones), técnica en la que Benjamin ve un salto
cualitativo, aquel del arte. La percepcion inaugurada en la distraccién es inervada por este nuevo
aparato que es el cine permitiendo otro régimen de identificacion del cuerpo, en otras palabras, por la

http://2016.1afuga.cl/que-es-un-aparato-estetico/555 2de 4



Garcia M., A.. ¢Qué es un aparato estético?. laFuga, 14, 2012, ISSN: 0718-5316.

inervacion de los aparatos, caso del cine, al poder ver a partir de sus propios materiales técnicos es
que podemos sensibilizarnos y sentir una reconciliacién entre técnica y naturaleza.

Finalmente Déotte considera como los aparatos configuran lo politico a partir de la nocién de discurso
politico planteado por Ranciere en El desacuerdo y Lyotard en El diferendo, mediante las semejanzas y
diferencias tedricas que detecta entre ambos autores. Partiendo del reparto comtn del lenguaje, el que
primeramente fue puesto en practica en el lugar de la plaza publica de la polis griega, que permite
que diferentes interlocutores se manifiesten, se puede establecer que el sujeto que entra en la accion
politica no se constituye sino por la articulacion del discurso politico, el acto de habla politico
entonces sigue la regla de la frase definida por Lyotard (la constitucion de un emisor, receptor,
significado y referente en el momento de enunciar la frase). Sin embargo no todos los miembros de
una sociedad en su conjunto son actores politicos, lo que se debe a que no todos manejan el lenguaje
de la misma forma, por lo que hay dos tipos de interlocutores: aquellos que manejan la palabra
articulada, el logos, y quienes son incapaces de hacerlo, quedandose en la voz, phone, la que solo
expresa sentimientos. Esta alteridad supone por lo tanto un privilegio exclusivo para quienes por su
competencia en el logos son dignos de exponerse en la plaza publica, lo que marcaria el desacuerdo
comunicacional ranceriano con aquellos que carecen de esa competencia lingiiistica o sensibilidad, los
sin-parte, sin-nombre, no-vistos, manteniéndose en la invisibilidad. Pero he aqui que Ranciére
apoyandose en un principio kantiano, el de la transmisién de la universalidad, encuentra la forma
para que los sin-parte se vuelvan actores politicos. Si el orden politico supone una division, es decir la
existencia de un “dafio”, el acto politico consistiria en exponerlo, por lo tanto dar pie a un litigio, que
seria la base de ese orden. En este sentido la tarea de los sin-parte es volver inteligible su dafio. Para
poder lograrlo, para hacerlo y hacerse visibles es necesario un aparato que los haga aparecer. Tal
como sucede en el arte es el aparato lo que constituye la sensibilidad epocal y produce sus medios de
visibilidad, por lo mismo tanto arte como politica se inscriben en la cultura. En cuanto ambos anudan
inteligibilidad y sensibilidad es que pueden definirse como estéticos. Asi, constituido por un aparato,
el dafio logra aparecer, y los sin-parte se convierten en actores politicos, produciendo su visibilidad
mediante un medium que comunique su conflicto, lo que entonces crea su publico al cual dirigirse:
los que forman parte de lo establecido, los representantes del logos. De esta manera, mediante un
cambio entre lo visible y lo invisible se produce una alteracién entre lo aceptable y lo inaceptable, vale
decir, se genera una sensibilizacién por aquello que no era considerado, un nuevo reparto de lo
sensible. Es por eso que el triunfo de los sin-parte consiste en una integracion lingiiistica, social y
politica, en su entrada al nuevo orden de distribucion legitima de las partes. Déotte percibe que
Ranciére acercandose a Kant supone un sujeto que se constituye después que el aparato, mas bien,
que el sujeto politico del francés y el sujeto estético del aleman son precedidos por la accién politica y
la obra de arte respectivamente. Ademas, la comunidad no se constituye sin una ley que le preexista y
permita a los individuos universalizar su juicio y por ende ser capaces de llevar litigio que permita un
nuevo consenso y legitimacion. Esta ley no debe confundirse con un cédigo penal cualquiera, es una
ley del orden de la cultura, instaurada por la modernidad: la ley de la visibilidad. Es en este punto
donde Déotte viene a establecer la principal diferencia entre Ranciére y Lyotard. El desacuerdo propone
solo una diferencia entre pares, los que tienen una misma relacién con la ley, la que consiste en una
norma deliberativa que es homogénea tanto para los legitimados como para los sin-parte, es decir, es
validada por ambos sectores de lo visible. Mientras que el diferendo refiere a una norma heterogénea,
donde compiten distintos regimenes de discurso, distintas relaciones con la ley, porque ya no se trata
de una sola ley. El modelo de Ranciére sirve para explicar el modo de relacién con la ley en términos
de la cultura occidental, un modelo eurocéntrico desarrollado desde la modernidad que choca al tener
que deliberar con interlocutores multiculturales que no se rigen bajo esa norma. Por lo mismo son
interlocutores considerados bajo la logica del phone, con lo cual nunca podran hacer inteligible su
reclamo. Entonces lo que encontramos en este caso es un ejemplo de diferendo.

Déotte concluye que para pensar nuestro tiempo, digamos el de la posmodernidad, es necesario
concebir tres normas de legitimidad segtin el modelo de diferendo. Una ley heterénoma (primitiva)
cuya norma de legitimidad es la narracion, su aparato el relato y su superficie de inscripcién el cuerpo
humano. Otra ley revelada (religiosa), inscrita en un libro sagrado que en cuanto testimonial sera
comentado e interpretado, y que necesita de un mediador (por ejemplo “el hijo de dios”) que se
encarne en el individuo y al mismo tiempo incorpore a la comunidad. Y otra ley auténoma, otorgada
por la misma sociedad, que tendra como lugar de enunciacion el mismo medio humano (en medio de
los hombres), realizada en forma de deliberacién indefinida y cuya forma serd la representacion,
entendida como un escenario: los representados transfieren poder a los representantes, encargados

http://2016.1afuga.cl/que-es-un-aparato-estetico/555 3de s



Garcia M., A.. ¢Qué es un aparato estético?. laFuga, 14, 2012, ISSN: 0718-5316.

de ir reconfigurando el ser-comun (individuo y sociedad). En definitiva estas tres normas al convivir
provocan los diferendos culturales que se hacen presentes en nuestro mundo, poniendo en crisis
nuestras formas de concebir lo politico y por lo tanto consiguiendo desligitimizar nuestro reparto de
lo sensible como manera de concebir y naturalizar nuestra realidad. En el sentido de los aparatos solo
somos contemporaneos cuando compartimos un mismo aparato, por el contrario, al no tener un
aparato en comun que condicione nuestra percepcién caemos en el régimen de la simultaneidad, la
globalizacién de los medios de comunicacién. Por otro lado, cada norma de legitimacién esta ligada a
una estética, lo que Déotte llama cosmética, en consecuencia hay diferendos cosméticos, lo que quiere
decir que hay conflictos en los soportes y formas de aparecer entre los distintos tipos de concepciones
del mundo (por ejemplo, Occidente y el Islam). En definitiva, cada modo particular de legalidad es
determinado por algin aparato, al ser este una configuracién técnica de lo que aparece, asi tenemos
que para el Occidente moderno desde el Renacimiento, la superficie de inscripcién es proyectiva y de
representacion, la legitimidad es deliberativa y para nuestra época o contemporaneidad el aparato es
el cine, el que ha integrado en si aparatos anteriores. Hay que distinguir al cine de los medios de
comunicacién (aunque se pueda entender al cine como uno de ellos) ya que estos solo son medios de
intercambio ligados al capital, o sea, no conforman una temporalidad en el sentido de los aparatos,
sino que de acuerdo a la economia. En este momento presenciamos el advenimiento de una ruptura
epocal debido a la aparicién de los medios digitales, que pese a tener una imagen parecida al cine o la
foto, no tienen una infraestructura técnica proyectiva. En palabras de Déotte, poseen otra
proto-geometria y otra materia, la digital, y por lo mismo ofrecen otra temporalidad, una que ya no
se liga a la naturaleza sino que se encuentra en el interior del aparato digital. Por tltimo, si el
aparecer emerge bajo la forma de un aparato se entiende una conjuncién entre comparecer y
aprehender, una forma de manifestarse segiin tal o cual ley, apareciendo de acuerdo a sus
dictamenes. Este arreglo politico y estético, vale decir, cosmético, que permiten los aparatos
configura entonces la sensibilidad de una época, sensibilidad comtin, lo que nos da la oportunidad de
entender que tal configuracion de mundo produce la base del ser-comun, la individuacién y la
socializacién. El problema con los mass media y la inscripcién digital, en cambio, segin nos advierte
Déotte, nos conduciria a una verdadera sociedad del espectaculo, donde la tinica temporalidad seria la
de lo simultdneo y la tinica comparecencia la que otorgan esos mismos medios, ellos configurarian el
ser-comun. La temporalidad de los aparatos proyectivos acabaria al ser reescrita por los medios
digitales, se perderia la diacronia histérica en favor de una sincronia no contemporanea sino
simultdnea. Un mundo de co-pertenencia en el tiempo y en el espacio con una politica y una estética
de la desaparicion.

Como citar: Garcia M., A. (2012). ¢Qué es un aparato estético?, laFuga, 14. [Fecha de consulta: 2026-01-25] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/que-es-un-aparato-estetico/555

http://2016.1afuga.cl/que-es-un-aparato-estetico/555 4 de 4



	¿Qué es un aparato estético?
	Benjamin, Lyotard, Rancière


