Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢como resistir?

Por Vinicius Nicastro Honesko

Tags | Cine de autor | Gesto | Poder | Estudio cultural | Filosofia politica | Italia

Profesor del Departamiento de Histdria y del Programa de P6s-Graduagdo em Histéria de la Universidade Federal do Parana (UFPR),
Brasil. El presente texto fue escrito como parte del proyecto de investigacion financiado - CAPES-PRINT 2021 - por la Coordenadoria de

Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior - CAPES.

El 20 de julio de 1969 a las 22:56 horas con 20 segundos, Neil Armstrong pronunciaba la sentencia
que hoy figura en el hall de las frases mas famosas de la historia de nuestra especie: “Es un pequefio
paso para un hombre, pero un gran salto para la humanidad”. John Noble Wilford (1969), el
periodista del New York Times que desde Houston cubrié aquel momento impar resalté luego, en el
reportaje que ocup6 toda la portada del diario, el llamado telefénico de Nixon a los astronautas:

“Debido a lo que han hecho”, dijo el presidente a los astronautas, “los cielos se han convertido
en parte del mundo de la humanidad. Y mientras nos hablan desde el Mar de la Tranquilidad, se
requeria que redobldramos nuestros esfuerzos para traer paz y tranquilidad a la Tierra. Por un
momento invaluable en toda la historia de la humanidad, todas las personas en esta tierra son
verdaderamente una —una en su orgullo por lo que han hecho y una en nuestras oraciones para
que regresen a salvo a la Tierra”. (p.1)

En su reportaje, Wilford se suma a los elogios publicos a la misién. Con una retdrica inequivoca en
aquellos afios de la carrera espacial, Wilford esboza una confianza que funciona como una forma de
agenciamiento de las conciencias estadounidenses ante la aceleracién del proceso histérico, por una
parte, y ante la apertura de un momento en sentido doble: la minimizacién efectiva de lo humano
frente a un universo infinito y la maximizacién de la posiciéon de lo humano en cuanto centro
ontoldgico-trascendental de ese mismo universo:

“Fue el primer aterrizaje del ser humano en otro mundo; la realizacién de siglos de suefios; el
cumplimiento de una década de esfuerzo; un triunfo de la tecnologia moderna y el coraje
personal; la demostracién mas dramatica de lo que el ser humano puede hacer si utiliza su
mente y sus recursos con determinacion resuelta”. (p. 1)

La conquista del espacio exterior, de mundos mas alla de lo humano, se instala aqui en el discurso
imperial estadounidense como baluarte del cosmopolitismo universal que sienta sus bases en el
corolario del iluminismo kantiano. Seria necesario que los humanos se adentren en el Mar de la
Tranquilidad de lo insondable para traer a su playa noticias apaciguadoras bajo la forma irrebatible de
la unién de todos en uno; en efecto, el universo seria uno y estos pequefios caminantes del planeta
azul, en ese infimo paso de un solo hombre, estarian conquistando el infinito, estarian como y serian
uno. Es asi como, en medio de la carrera espacial, el llamado telefénico de Nixon a Armstrong se
impregna como una imagen limpida del sujeto trascendental que se sitia fuera del campo de
experiencia —y esa especie de metafora real, por asi decir, de Armstrong pisando la Luna es aqui
crucial- ! para garantizar, justamente, cualquier posibilidad de experiencia: la paz y la tranquilidad
(que Immanuel Kant anhelara como perpetuas) aparecen como horizonte del Imperio espectacular
que, en aquel momento, tendria que aguardar veinte afios para integrarse por completo.

El 9 de agosto de 1969 Pasolini escribe para su serie de columnas titulada Il Caos, publicada en el
semanario Tempo, el texto Un gran hecho histérico, en el cual medita criticamente sobre los eventos
descritos por Wilford (y vistos en las televisiones en blanco y negro a lo ancho del orbe), haciendo

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098 1de11



Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

incluso un contrapunto. Alli Pasolini reflexiona acerca de cémo las noticias sobre la conquista de la
luna no comportan efectos mas reales en la vida de las personas que el resultado del tltimo partido de
fttbol del Milan versus el Manchester (se refiere sobre todo a los italianos). Ademas, observa que no
parece haber un involucramiento emocional, identificador, de los sujetos en relacién con aquel gran
evento histdrico. A partir de estas observaciones y de su propia experiencia, Pasolini levanta algunas
hipdtesis sobre las razones de esa falta de involucramiento: le parece detestable el nombre “Apollo”
en tanto ridiculo residuo humanista y emblema de una civilizacién ya puramente tecnoldgica; siente
antipatia por los tres astronautas pequefioburgueses (hombres “faltos de estética, pero funcionales,
carentes de fantasia y pasion, pero despiadadamente practicos y obedientes”) y repulsion frente al
mundo pequefioburgués que podia percibir por detrds de aquellos hombres (sus “hijitos rubios, tan
delicados y ya tan determinados por un futuro totalmente condicionado”); sus mujeres Penélope “que
saben reducirlo todo, en el momento oportuno, al café y los pastelitos (...) que se ofrece a la vecina de
al lado”. Finalmente, afirma que esa resistencia a identificarse con este gran evento es provocada por
el hecho de que toda aquella empresa estadounidense es tan sdlo una operacién del Poder:

“Y no me refiero sélo al Poder capitalista, sino también al Poder soviético. Las empresas
espectaculares del Poder tienden a reducirnos a un estado infantil. E1 Poder lleva a cabo
(financiandolas) las més grandes empresas y todos nosotros nos quedamos con la boca abierta
de admiracién. Esta claro que no queremos volvemos demasiado infantiles, que no queremos
que se nos reduzca continuamente a la condicidn filial. Por ello detestamos también todos esos
enmascaramientos del paternalismo mas feroz de la historia (porque es indudablemente el mas
poderoso): la falsa democracia, la demagogia populista, el sentimentalismo familiar, la
espantosa retdrica de la obediencia.”

El sentimiento pueril, la reduccién a un estado filial que pretende extenderse al infinito, y todas las
mascaras que han atravesado la historia como portadoras de un camino hacia la emancipacion, pero
que, en el fondo, pretendian demagdgicamente doblegar a los sujetos humanos al poder; tienen
ahora, en la civilizacién tecnoldgica, su realizacién inequivoca. Y, asi, en el sentido de la expansion
del conocimiento bajo los moldes kantianos es posible contraponer a esta proyeccion extraterrena de
un conocimiento universal emancipador su faz terrena, por asi decir, “real”, aquella del
cosmopolitismo estatal que se impone violentamente a los diversos mundos que llenan/pueblan
la Tierra.

En este sentido, podemos recordar que Pasolini sefiala que la “conquista de la Luna” -ese evento
poscopernicano— difiere con mucho del viaje a América de Cristébal Colén en los primordios de la
expansion globalizadora, hecho que los medios de prensa de entonces insistian en colocar como
parangonable a la hazafia estadounidense. Segtin Pasolini, aunque Colén haya sido financiado por el
Poder de la época, habria “una disociacién evidente entre el individuo, o héroe, Colén, y el Poder
financiador”, algo que no ocurre en el caso de los astronautas. El héroe de la hazafia de 1969 no era
aquel pequefioburgués travestido, como un simple robot, en trajes hiper tecnoldgicos; el auténtico
héroe era la técnica, es decir, la figura del sujeto racional que se coloca en el exterior de la Tierra. Asi,
en la civilizacién tecnoldgica, la técnica no seria la personificaciéon de Colén —“que se aprovecha del
financiamiento del Poder para llevar a cabo, casi en un plano metahistérico, su descubrimiento” -,
sino el propio aspecto pragmatico del Poder. Pasolini percibe aqui algo que el Comité Invisible declara
a todo pulmén 45 afios después: el poder es logistico, el poder es la propia légica del Poder (algo que,
en paralelo, podemos afirmar respecto de la razén expansionista eurocéntrica, que diezma los
mundos que difieren de ella en pro de un supuesto comun universal).

La civilizacion tecnoldgica, a través de la hazafia que fue la conquista de la Luna, ilumina para
Pasolini un problema que tomara por asalto sus reflexiones durante los préximos afios: el Poder de
esta civilizacion sobrepasa las dimensiones histdricas que hasta entonces modelaban los modos de
existencia de los seres humanos (tanto en el ambito del Estado capitalista como en el entonces
comunismo) para tomarlos por entero, algo que, algunos afios después, Pasolini denunciara como una
mutacion antropoldgica. Al final de su columna del 9 de agosto de 1969, el poeta ya nos da las pistas,
todavia con un cierto anhelo optimista, por asi decirlo, de su modo de leer el mundo y el Poder (una
lectura que hallara su concreciéon ultima, ya sin ninguna prospeccién optimista, en el filme
Salo (1975):

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098 2de11



Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

“Y ain hay una ultima observacién que hacer, que el lector me perdone si insisto en un tema
que afirmo falto de interés, cuando en realidad quiero decir que su interés es otro que el que la
prensa querria hacernos creer (es decir, un enorme anuncio televisivo que hace propaganda del
tipo de vida medio norteamericano y de los gastos militares). He tratado otras veces en esta
misma seccion de revalorar la palabra “humanidad”, venida a menos durante un cuarto de siglo
de justa aunque moralizadora polémica marxista contra el humanitarismo. Esta claro que la
historia, en lo sucesivo, ya no serd una historia de las naciones, es decir, de los poderes
nacionales: sera, por el contrario, historia de toda la humanidad, unificada y homogeneizada
por la civilizaciéon industrial y tecnoldgica, por decirlo con sencillez méaxima. El Poder, de
nacional que era, tiende a convertirse en internacional: sin dejar de ser poder. Para el caso,
haciendo suya la conquista de la luna. La conquista de la luna, por tanto, ya es estadisticamente
(con el sentir futurible, ademds, de la posteridad fingida) una aventura de la humanidad: pero
para que esto sea cierto es preciso que la susodicha humanidad sea libre. Hablo como un
utopico, lo sé. Pero hay que ser utépico o morir.”

La lectura de la civilizacion tecnoldgica como destructora de los mundos humanos ya estaba presente
en Pasolini hace algunos afos, por no decir que puede comprenderse como una suerte de piedra de
toque que atraviesa toda la obra del “poeta de la nostalgia de la vida”. En la columna citada esta
mirada adquiere un tono mds severo y comienza a entrever que aquello que llamamos “globalizacién”
(v que en la época de Marshall McLuhan figuraba con el nombre de “aldea global”), desde el punto de
vista técnico, es una forma de destruccion irrestricta que amenaza, incluso, la posibilidad misma de la
libertad (proclamada al final del texto). En las famosas entrevistas con Jean Duflot, realizadas entre
1969 y 1970, Pasolini esboza una definiciéon de este Poder que durante aquellos afios comienza a
tomar la forma que hoy, tal vez, vemos con mayor definicion en sus detalles:

Es un poder que escapa incluso a la gran industria, en la medida en que la transnacionalidad de
la industria “nacional” ha desplazado a los verdaderos centros de decision en materia de
desarrollo, produccién, inversiones... Este poder estd en la propia totalizacién de los modelos
industriales: es una especie de posesion global de las mentalidades por la obsesion de producir,
consumir y vivir en funcion de ello. Es un poder histérico, que tiende a masificar los
comportamientos (...)

En suma, Pasolini estd definiendo aquello que denomind, para escandalo de algunos, como nuevo
fascismo (mas alld de esta denominacion, es en Salé donde Pasolini nos hace ver a este Poder en
accion, desprovisto ya de las mascaras sociales que remediaban su sordidez). 2

Frente al Poder -o frente a cualquier otra autoridad que se equipare a la nocién de terror (de alli que
el subtitulo de su columna Il Caos fuera “contra el terror”)-, esto es, delante de esa forma que el
Poder asume como totalidad légica que elimina cualquier posible diferencia en pro de uno
(recordemos el llamado telefénico de Nixon); Pasolini, como intelectual, se ve obligado a la denuncia,
aun cuando esta sea ingrata y desesperada, tal como sefiala en la primera entrega de Il Caos. A la
supuesta autoridad que le era conferida por quienes daban reconocimiento a su obra (pues a estas
alturas, Pasolini ya era reconocido internacionalmente), el poeta contrapone apenas una necesidad de
denuncia (la que, como se sabe, alcanza su fase mas aguda durante los asi llamados “afios
corsarios”), lo que por cierto podia acarrearle mas de alguna contradiccion. En su posicion de
comunista notable, Pasolini se siente solo. No se define como independiente (una posicion que él
mismo califica de hipdcrita), mas bien la suya es una posiciéon de independencia con rabia, dolor y
humillacidn; vy, justificando su participacion en la revista (un comunista que escribe para un medio
capitalista), afirma publicamente que lo hace como un “cinico”: “me sirvo de las estructuras
capitalistas para expresarme y por eso lo hago cinicamente” (1981c). En su utopia y para no
desaparecer, Pasolini se sitta, tal como el perro Didgenes, bajo el pértico de entrada de la ciudad para,
desde alli, desde ese no lugar, expresarse en su lucha.

Recientemente, en 2016, Ursula Le Guin escribié un prefacio para Utopia, de Tomds Moro. Alli, la
escritora reflexiona sobre una poderosa metafora de la feminista Audrey Lorde: “no se puede
desmantelar la casa del amo con las herramientas del amo”. (p. 290) De cierto modo, la idea de Lorde
estaria ligada a la necesidad de la completa reinvencién del poder emancipador, mas alld de la
concientizacién que por fortuna se pueda alcanzar con los instrumentos del amo (una consciencia de
la explotacién y de la opresién y un consecuente deseo subversivo de igualdad y justicia). Sin esa

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098 3de11



Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

reinvencion, toda revolucién estaria condenada a fracasar. Le Guin, por su parte, reconoce la fuerza
de la metafora, pero también ve en ella ciertas limitaciones:

“En general, las revoluciones fracasan. Pero creo que su fracaso empieza cuando el intento de
reconstruir la casa para que todos puedan vivir en ella se convierte en el intento de agarrar
todas las sierras y los martillos, hacer un fuerte en el cobertizo del antiguo amo y dejar a los
demas fuera. El poder no solo corrompe, sino que causa dependencia. El trabajo se convierte en
destruccion. Nada se construye.

Las sociedades cambian con violencia y sin ella. La reinvencién es posible. La construccion es
posible. ¢Qué otras herramientas tenemos para construir sino martillos, clavos y sierras, vale
decir, educacidén, aprender a pensar, capacidades de aprendizaje?

¢Existen, en efecto, herramientas que ain no se han inventado, que debemos inventar para
construir la casa donde queremos que vivan nuestros hijos? ¢Podemos basarnos en lo que
sabemos ahora, o es lo que sabemos ahora un obsticulo para descubrir lo que necesitamos
saber? Para aprender lo que la gente de color, las mujeres, los pobres necesitan ensefiar, para
aprender los conocimientos que necesitamos, /debemos desaprender todos los conocimientos
de los blancos, los hombres, los poderosos? Junto con el sacerdocio y la falocracia, ;debemos
descartar la ciencia y la democracia? ¢Acaso acabaremos intentando construir sin ninguna
herramienta, mas alld de nuestras propias manos? La metéfora es fértil y peligrosa. No puedo 3
responder a las preguntas que suscita. (pp. 290-291)”

El limite al que Le Guin apunta y para el cual no halla respuesta, Pasolini lo asume para si como una
contradiccion: el deseo de destruir un mundo destructor pasa por la necesidad de hacer uso de ese
mundo como posibilidad de resistir ante el mismo. Asi, Pasolini traspasa aquel limite, lo transforma
en una especie de umbral, un no man’s land donde la batalla puede ser librada, aunque implique para
él la paradoja, la soledad y el escandalo; la desesperacion y el lugar marginal tanto en relacién con los
marxistas como con los democratacristianos. De algin modo, el poeta sefiala un exceso en la posicion
de la critica a través de su figura de intelectual. Dado que no admite para si el lugar de autoridad
—como fruto del reconocimiento a sus obras— puesto que toda autoridad desempefia también el papel
del Poder, y, a la vez, no dispensa el uso necesario, aunque cinico, de los medios del Poder para
expresarse en lucha contra el mismo; Pasolini parece revelar aquel excedente no eliminable que
constituye su figura excéntrica y marginal. En ese sentido, Pasolini se posiciona tal y como Frantz
Fanon lo hiciera una década antes en relacién con el discurso colonial. Achille Mbembe (2016) sefiala
como la posicion de Fanon —para quien la denominacion de “negro” proviene de un mecanismo de
atribucion y no de un acto de autodesignacion— daba ocasién a la apertura de ese excedente no
eliminable al decirse “soy una persona humana y con eso basta”. (p.159) Mbembe cita a Fanon:

““Negro” es, entonces, un apodo, la tinica con que otro me ha arropado y bajo la cual ha
pretendido encerrarme para siempre. Pero entre el apodo, lo que se pretende que ese apodo diga
y la persona humana obligada a portarlo existe una suerte de distancia que subsistira siempre.
Es esa distancia la que el sujeto debe cultivar e, incluso, radicalizar. (p. 159)”

En el contexto de Pasolini, frente a la civilizaciéon tecnoldgica que engullia todo y a todos, la
radicalizacion de esta distancia esta en el acto de exponerse, a pesar de todo (y los afios de Il Caos
corresponden a la apertura de este proceso de radicalizacién de su exposicion en cuanto intelectual,
proceso que alcanza su apice dos afios antes de su muerte en 1975). El intelectual no podia dejarse
capturar en un modelo, en una figura, en una especie de sujeto cuyas habilidades y capacidades
estarian predeterminadas por un sistema, aun cuando ese mismo intelectual alzara sus criticas contra
tal sistema en tal sistema. En otras palabras, a la imagen de la razon trascendental encarnada en el
intelectual, Pasolini contrapone una razén en contradiccion, una razén que encuentra sus limites en
las diferencias de mundos que todavia son internas a la Tierra (para retomar la metafora extraterrena
de la fundamentacion racional kantiana).

Para Pasolini (1981b), la figura del intelectual como “guia espiritual de la aristocracia obrera y
también de la burguesia culta” se ha transformado, en aquella década (no por casualidad, en la
década del boom tecnoldgico global, de la expansion efectivamente extraterrena), en “el bufén de un
pueblo y de una burguesia en paz con la propia conciencia y, por consiguiente, en busca de evasiones

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098 4 de 11



Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

apacibles”. Pasolini rechaza la identificacién con cualquier forma de autoridad 4 y se niega a aceptar
la idea comun de intelectual; revelando con ello esa forma de exceso no eliminable, de contradiccion
presente en todo sujeto (algo que, algunos afios después, definiria como su modo de actuar
oximordnico). A través de este gesto, Pasolini abre el campo para la accién politica, aunque fuese tan
solo para el mas simple gesto de resistencia encontrado en la denuncia, en la provocacién, en la
exposicion sin reservas y en el escandalo de los pequefios burgueses ante esta imagen diferente del
intelectual: un sujeto solitario y débil, carente de los pavoneos de la autoridad y desvinculado de
cualquier pretension de Poder.

Podemos, ahora, abordar algunas cuestiones respecto de esta otra figura del intelectual que Pasolini
comienza a esbozar en Il Caos: ¢qué asuntos le producen asombro? ¢Qué cuestiones, en su condicién
débil y solitaria, lo escandalizan? En un primer momento, podemos delinear algunas respuestas a
partir de los proyectos en que Pasolini se involucré durante sus dltimos 8 o 9 afios de vida. Por lo
pronto, es posible afirmar que su nocién de escandalo estaria ligada inexorablemente a aquella de San
Pablo, descrita de manera elocuente en la primera Carta a los corintios: “Porque los judios piden
sefiales, los griegos buscan sabiduria, mientras que nosotros predicamos a Cristo crucificado,
escandalo para los judios, locura para los gentiles, mas poder y sabiduria de Dios para los llamados,
ya judios, ya griegos” (1 Cor, 1, 22-24). Asi como en El Evangelio segtin San Mateo (1964) Pasolini busca
en la debilidad del solitario Cristo la fuerza histérica del hombre, entre 1968 y 1974 desarrolla un
guion, que no llega a filmar, sobre San Pablo (ambientado en el siglo XX, en el Paris de la ocupacion
nazi y en algunas otras ciudades en la época contempordnea) en el cual el apdstol, mas alld de su
papel como fundador del cristianismo, seria expuesto en su humanidad. A partir de una nota de 1966
sobre el filme, podemos colegir la idea fundamental que guia a Pasolini (1982) en esa exposicion
del escandalo:

“Estd claro que San Pablo derribé revolucionariamente, con la simple fuerza de su mensaje
religioso, un tipo de sociedad basada en la lucha de clases, el imperialismo y sobre todo el
esclavismo: por consiguiente, esta claro que la aristocracia romana y las distintas clases
dirigentes colaboracionistas son sustituidas, por analogia, por la clase burguesa actual que tiene
en sus manos el capital, mientras que los humildes y sometidos son sustituidos, por analogia,
por los burgueses avanzados, los obreros y subproletarios de hoy.” (pp.10-11)

Es de aquella debilidad de un hombre solitario —recordemos una vez mas que Pasolini insistié en
mostrar a Cristo como revolucionario y humano, demasiado humano en EI Evangelio segtin Mateo — de
donde surge el escandalo; “pues cuando parezco débil, entonces es cuando soy fuerte”, diria San
Pablo (2 Cor, 12, 10). Respecto de esa debilidad paulina, es Giorgio Agamben (2009) quien nos
muestra que se trata de un operador fundamental para pensar un mesianismo mdas alla de la
institucionalizacién universalista. De hecho, el filsofo nos recuerda, luego de un largo trabajo
filoldgico y analitico sobre Pablo, que la astheneia (la debilidad) puede ser asociada a la dimension de
la steresis (la privacion) que define, en el pensamiento de Aristdteles, la condicion de la potencia, de la
posibilidad o imposibilidad de que algo pase de su pura potencialidad al acto. (p. 99) Efectivamente, el
mesianismo paulino leido en esta clave -y, en cierta medida, la elaboracién de un Pablo humano por
parte de Pasolini ya nos lleva a esa lectura— activa esa potencia especial de la debilidad, es decir, la
negacion absoluta de la categorizacion de la potencia como parte de un dispositivo doble
(potencia/acto) y su liberacién en una potencia de otro orden, que seria anterior a la divisién misma
entre debilidad y fuerza, entre potencia y acto, o, en los términos de Pasolini, que no se resigna a la
determinacién, y, en el caso del intelectual, que no acepta una designacion de la autoridad del
intelectual. La fuerza que proviene de la debilidad seria justamente el cultivo o la radicalizacién, tal
como propone Mbembe, de esa distancia entre el epiteto, el sentido atribuido al mismo y el ser
humano llamado a asumirlo. En otras palabras, para quien sea que realice la critica a las operaciones
del Poder en la civilizacién tecnoldgica, no hay posibilidad alguna de hipostasiarse como figura en un
lugar extraterreno —ya sea como el supuesto intelectual guia o como su reverso, el bufén que brinda
evasiones apacibles— no es posible realizar una elaboracién trascendental de la experiencia ni de la
critica; tan solo cabe la posibilidad de una necesaria implicacién paradojal que pueda extraer de esa
condicion débil su propia fuerza.

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098 5 de 11



Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

A la semana siguiente de su columna sobre el gran hecho histérico, Pasolini (1981a) vuelve a escribir
sobre el mismo evento, pero esta vez reflexionando sobre la foto de Armstrong pisando la luna:

“Lo que conmueve en ese paseo tan prosaico y hasta un poco cretino de los norteamericanos en
la luna no es el futuro, sino el pasado: el destino de todo futuro, consistente en convertirse en
pasado, si no lo es ya. Y la repeticién continua de estas biisquedas tanteadoras y prontas del
hombre obstinado -que, al perder en una huella suya que sobrevive la continuidad 16gica y el
sentido total, dan de golpe la justa medida de su grandeza y de su pequefiez- reafirma al que le
ha caido en suerte vivir en la actualidad (creyéndose inmortal o menos mortal que los demas):
lo reafirma en la capacidad exhaustiva y poética del presente puro, inagotable o, en cualquier
caso, irrevocable.”

Ese presente puro inagotable o ahora indeleble que, en esta vision de Pasolini, se expande mas alla del
simple punto de pasaje entre el pasado y el futuro, puede ser leido en la configuracién mesianica de la
debilidad que se hace potencia: no un mesianismo escatoldgico y milenarista, programatico, por asi
decirlo, sino un mesianismo profano, tal como inventariaba Walter Benjamin (2005- 2012), que
articula el pasado histéricamente a través de una especie de sentimiento de la historia, algo que
Pasolini (2011) esboza en un texto sobre su filme Medea (1970), todavia en su época de cronista de I
Caos: “EHel ‘sentimiento de la historia’ es una cosa muy poética, y puede ser suscitado dentro de
nosotros, y conmocionarnos hasta las lagrimas, por cualquier cosa: porque lo que nos atrae hacia
atrds es tan humano y necesario como lo que nos impulsa a ir hacia adelante” (1970).

Ante una pregunta de Jean Duflot (1971) sobre la bisqueda de una salida posible ante la alienacién
generalizada y diseminada por el poder tecnoldgico en la tierra, Pasolini responde en un
sentido equivalente:

“La salida esta en la historia humana. Que yo sepa, el porvenir no esta privado de historia. Si la
finalidad posible de nuestra historia es la industrializaciéon planetaria, eso no excluye que el
futuro del hombre no se desarrolle mecanicamente. El futuro es previsible, la historia no. Dicho
de otra manera, los socidlogos pueden prever cantidad de cosas: las formas de habitat, la
cantidad de botones de los pantalones que se fabricara en Alemania, quizas el nimero de nifios
que naceran “albinos”... Pero la fluidez histdrica del futuro siempre se les escapara. No es
expresable.” (p. 81)

Esa fluidez histdrica, eso que escapa a nuestra capacidad de aprehensién y que, sin embargo, sera lo
que nos hara posible dar con algun tipo de salida del proceso destructivo del poder logistico (o del
poder tecnoldgico desarrollado en la época de Pasolini y que hoy asume su sentido algoritmico y
extremadamente capilar), es algo que el Comité Invisible designa como un retorno a la tierra, “dejar
de vivir en la ignorancia de las condiciones de nuestra existencia” BE(p. 58): he aqui otro modo de
retorno a la tierra, que no es aquel de los robots de la tecnologia del Imperio —esos robots que habrian
de regresar a sus Penélope- sino una especie de acontecimiento que escandaliza y que, por eso
mismo, expone una debilidad que puede ser fuerza.

Si podemos afirmar con cierta claridad que esa dimensién de un mesianismo profano es evidente en
Pasolini, también debemos tener presente, por otro lado, aquello que él llama “nostalgia de la vida” o
“nostalgia de lo sagrado”, y que, en varias de sus intervenciones puede ser entendido como su elogio
a la barbarie: “Confieso que la palabra barbarie es la palabra que mas me gusta del mundo” (p. 107),
le dice a Jean Duflot. Pasolini le atribuye a esta palabra el valor de aquello que precede a nuestra
civilizacién que esta siempre mirando hacia el futuro, el sentido maravilloso de lo barbaro, sentido
que escaparia a la “divinidad bifronte de la burguesia” (p.108), la Razén-pragma. Al pragmatismo
mecanico tecnolégico —que, como diria Benjamin, escande el tiempo en vistas de un proyecto futuro—
él opone ese sentido irrestricto de lo antiguo, arcaico, que permanece siempre presente y que, como
una expresion de recusa, es una linea de fuga de las postulaciones dominantes de la razén
etnocéntrica. En los mismos afios de las columnas en Il Caos, durante la filmacion de Medea, Pasolini
expresa su dimension de la recusa en un poema dedicado a Maria Callas (Duflot,1971):

Dos cosas que fueron (y son) siempre contempora

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098 6 de 11



Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

neas.

iLas superaciones, las sintesis! Ilusiones,

Digo, de europeo vulgar, pero sin el menor cinismo.

Y Levy-Bruhl basaba el racionalismo de las socie-
dades...

Superiores (y tenia razén) sobre “el tiempo, el espa-

cio y la sustancia”,
iTrinidad de la que carecen (y tenian pues razon...
Las sociedades inferiores) las dos primeras situa-
ciones! La tesis
y la antitesis coexisten com la sintesis: he aqui
La verdadera trinidad del hombre ni pre-16gico ni 16-
gico,
Sino real. Sé, pues, sabio con tus sintesis
Que te permiten avanzar (y progresar) en el tiempo
(que no existe),
Pero sé igualmente mistico, frente a frente demo-
craticamente

Con el mismo tabernaculo, con sintesis, tesis y anti-
tesis.

La historia no existe, digamos, solamente la sus-

tancia: es aparicion.

Asi tu podraés vivir, como un sabio ciudadano revo-

lucionario,

En la historia, la tGnica ilusion posible para ti. (p. 189)

La paradoja de la barbarie se muestra, entonces, como la apuesta de Pasolini en pos de una vida
posible en medio de la destruccién obrada por la civilizacién tecnoldgica. O mejor, al futuro

programado opone una utopia contra la desaparicion.

A modo de post-scriptum me gustaria apuntar hacia el futuro de Pasolini que, pese a todo, es el tiempo
que a nosotros nos fue dado vivir como presente y que permanecera como un pasado escrito en la
arena, a la orilla del mar. A lo largo de toda su campana para las elecciones presidenciales brasilefas,
Jair Bolsonaro hizo declaraciones sobre la “inclusién de los indigenas” en la “nacién” brasilefia,
como forma de garantizar libertad para todos; declaraciones acerca de la necesidad de terminar con la
demarcacion de tierras indigenas. Recién electo, Bolsonaro concedi6é una entrevista al periodista José
Luis Datena. En determinado momento, al tocar el asunto de las reservas indigenas —que, de acuerdo

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098

7 de 11



Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

con sus palabras, “ya no seran demarcadas” -, Bolsonaro sefiala:

“Como el indigena es un ser humano como nosotros, quiere evolucionar; quiere electricidad,
quiere un médico, quiere un dentista, quiere Internet, quiere jugar al ftitbol, quiere um coche,
quiere viajar en avién, porque cuanto mas contacto tiene con la civilizacién, se adapta
rapidamente a esa nueva forma de vivir que es muy diferente y mejor que la suya. El indigena
no puede seguir encerrado en una zona delimitada como si fuera un animal en un zoolégico. En
Bolivia, sin profundizar en los pormenores, hay un presidente indigena. Porque aqui el nuestro
aqui tiene que tener un... y, y, el indigena no puede tener libertad para nada. Lo que queremos
es que el indigena tenga libertad: si quiere vender parte de su tierra, que la venda, si quiere
explorarla, que la explore, y ya estd. Eso es lo que queremos.”

Tan pronto asumié la silla presidencial, Bolsonaro ha implementado esa politica de ataque a los
pueblos originarios con una serie de maniobras gubernamentales para restringir e impedir la
demarcacion de tierras y para autorizar la explotacién minera y la explotacion agropecuaria en las
tierras ya demarcadas, junto a otras tantas medidas. Entre éstas se encuentra su veto a la Ley 14.021
que otorgaba un régimen de protecciéon especial a los pueblos indigenas en el contexto de la
emergencia del Covid-19. El texto de la ley, que habia sido aprobado en junio por el Poder Legislativo,
listaba un conjunto de servicios a ser prestados por el Gobierno “com urgéncia e de forma gratuita e
periddica”. Sin embargo, de acuerdo con la agencia de noticias del Senado brasilefio (2020), el
presidente suprimio esos servicios:

“El presidente Jair Bolsonaro veté seis de ellos: acceso universal al agua potable; distribucion
gratuita de materiales de higiene, limpieza y desinfeccion de superficies; suministro de
emergencia de camas hospitalarias y unidad de cuidados intensivos (UCI); compra de
ventiladores y maquinas de oxigenacion de sangre; distribucion de materiales informativos
sobre covid-19; y puntos de internet en los pueblos.”

Ante estas palabras y acciones del presidente, podemos responder en tono absolutamente pasoliniano
con una voz que proviene de la ancestralidad de esta tierra, la voz arcaica y barbara que en estos
tiempos duros y oscuros todavia resuena como una voz posible frente a un proyecto destructor; la del
lider yanomami Davi Kopenawa (2015).

“Quando eu era mais jovem, costumava me perguntar: “Sera que os brancos possuem palavras
de verdade? Serd que podem se tornar nossos amigos?” Desde entdo, viajei muito entre eles
para defender a floresta e aprendi a conhecer um pouco o que eles chamam de politica. Isso me
fez ficar mais desconfiado! Essa politica ndo passa de falas emaranhadas. S3o s6 as palavras
retorcidas daqueles que querem nossa morte para se apossar de nossas terras. Em muitas
ocasides, as pessoas que as proferem tentaram me enganar dizendo: “Sejamos amigos! Siga no
nosso caminho e nds lhe daremos dinheiro! Vocé tera uma casa, e podera viver na cidade, como
nés!” Eu nunca lhes dei ouvidos. Nao quero me perder entre os brancos. Meu espirito sé fica
mesmo tranquilo quando estou rodeado pela beleza da floresta, junto dos meus. Na cidade, fico
sempre ansioso e impaciente. Os brancos nos chamam de ignorantes apenas porque Somos
gente diferente deles. Na verdade, é o pensamento deles que se mostra curto e obscuro. Ndo
consegue se expandir e se elevar, porque eles querem ignorar a morte. Ficam tomados de
vertigem, pois ndo param de devorar a carne de seus animais domésticos, que sdo os genros de
Hayakoari, o ser anta que faz a gente virar outro. Ficam sempre bebendo cachaga e cerveja, que
lhes esquentam e esfumacam o peito. E por isso que suas palavras ficam tdo ruins e
emaranhadas. Ndo queremos ouvi-las. Para nés, a politica é outra coisa. Sdo as palavras de
Omama e dos xapiri que ele nos deixou. Sdo as palavras que escutamos no tempo dos sonhos e
que preferimos, pois sdo nossas mesmo. Os brancos ndo sonham tao longe quanto nés. Dormem
muito, mas s6 sonham com eles mesmos. Seu pensamento permanece obstruido e eles dormem
como antas ou jabutis. Por isso ndo conseguem entender nossas palavras. (...) Sabemos bem
que, sem arvores, nada mais crescera em sua terra endurecida e ardente. Comeremos o qué,
entdo? Quem ird nos alimentar se ndo tivermos mais ro¢as nem caca? Certamente ndo os
brancos, tdo avarentos que vao nos deixar morrer de fome. Devemos defender nossa floresta
para podermos comer mandioca e bananas quando temos a barriga vazia, para podermos

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098

8de11



Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

moquear macacos e antas quando temos fome de carne. Devemos também proteger seus rios,
para podermos beber e pescar. Caso contrario, vdo nos restar apenas coOrregos de agua
lamacenta cobertos de peixes mortos. Antigamente, ndo éramos obrigados a falar da floresta
com raiva, pois ndo conheciamos todos esses brancos comedores de terra e de arvores. Nossos
pensamentos eram calmos. Escutdvamos apenas nossas proprias palavras e os cantos dos xapiri.
E é 0 que queremos poder voltar a fazer. Nao falo da floresta sem saber.” (pp. 390-391)

Bibliografia

Agamben, G (2000). Il tempo che resta. Un commento alla Lettera ai Romani (Torino, Italia: Bollati
Boringhieri). En la traduccion al espafiol: Agamben, G. (2006) EIl tiempo que resta. Comentario a la Carta
de los romanos. (Madrid, Espafia: Trotta).

Benjamin, W. (2005). Teses sobre o conceito de histéria. En LOWY, M. Walter Benjamin: aviso de incéndio
(Sdo Paulo: Boitempo). Trad. das teses: Gagnebin, J.M, y Lutz Miiller, M.

Benjamin, W. (2012) Fragmento Teoldgico-politico. En BENJAMIN, W. (2012) O anjo da histéria. Org e
trad. Barrento, J. (Belo Horizonte: Auténtica), pp. 23-24.

Comite Invisivel (2016) A nuestros amigos. (Ciudad de México, México: Ediciones anarquia es una
sinfonia), pp. 49-58. Traduccién al portugués: Aos nossos amigos. (Sdo Paulo: N-1, 2016. Trad.
Edig¢Ges antipaticas), pp. 97-120.

Duflot, J. (1971) ...Y los contestatarios. En Conversaciones con Pier Paolo Pasolini. (Barcelona, Espaiia:
Anagrama), pp. 78-90. Texto original: Pasolini, P.P.(1970) Il sogno del centauro. En PASOLINI, Pier
Paolo (1999) Saggi sulla politica e sulla societa. Org. Siti. W., De Laude, S. (Milano, Italia:
Arnoldo Mondadori)

Duflot, J. (1971) Elogio de la barbarie. Nostalgia de lo sagrado. En Conversaciones con Pier Paolo Pasolini.
(Barcelona, Espafia: Anagrama), pp. 100-113.

Kopenawa, D., Albert, B. (2015) A queda do céu. Palavras de um xamd yanomami. Trad. Perrone-Moisés,
B. (Sao Paulo, Brasil: Cia das Letras).

Le Guin, U. (2018) Una guerra sin fin. En Contar es escuchar, sobre la lectura, la escritura y la imaginacién
(Madrid, Espafia: Circulo de Tiza), pp. 281-295. (Texto disponible en su lengua
original:https://www.versobooks.com/blogs/3585-a-war-without-end-by-ursula-k-le-guin).

Mbembe, A. (2016) Critica de la razén negra (Barcelona, Espafia: Ned ediciones).

Pasolini, P.P.(1970) Il sentimento della storia. En Cinema Nuovo, n® 205, mayo-junio. Traduccién en
portugués: O  Sentimento da Histéria. (2011) trad. Honesko, V. Disponible  en:
http://flanagens.blogspot.com/2011/12/0-sentimento-da-historia.html(consultado el 6 de noviembre 2018)

Pasolini, P.P.(1981a) Huellas prehistoricas. Trad. Moya, A.P. y Ferretti G.C. En El caos. Contra el terror
(Barcelona, Espafia: Critica) (Trabajo original publicado en 1969) Disponible en:
https://libroskalish.wordpress.com/2012/09/20/el-caos-contra-el-terror-%e2%80%93-pier-paolo-pasolini/
(consultado en febrero de 2021).

Pasolini P.P.(1981b) El caso de un intelectual. Trad. Moya, A.P. y Ferretti G.C. En El caos. Contra el terror
(Barcelona, Espafia: Critica) (Trabajo original publicado en 1968) Disponible en:
https://libroskalish.wordpress.com/2012/09/20/el-caos-contra-el-terror-%e2%80%93-pier-paolo-pasolini/
(consultado en febrero de 2021).

Pasolini, P.P.(1981c) El por qué de estas colaboraciones. Trad. Moya, A.P. y Ferretti G.C. En El caos.
Contra el terror (Barcelona, Espafia: Critica) (Trabajo original publicado en 1968) Fragmentos
disponibles en:

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098 9 de11


https://www.versobooks.com/blogs/3585-a-war-without-end-by-ursula-k-le-guin
http://flanagens.blogspot.com/2011/12/o-sentimento-da-historia.html

Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

https://libroskalish.wordpress.com/2012/09/20/el-caos-contra-el-terror-%e2%80%93-pier-paolo-pasolini/
(consultado en febrero de 2021).

Pasolini, P.P.(1981d) Un gran hecho histérico. Trad. Moya, A.P. y Ferretti G.C. En El caos. Contra el terror
(Barcelona, Espafia: Critica) (Trabajo original publicado en 1969) Disponible en:
https://libroskalish.wordpress.com/2012/09/20/el-caos-contra-el-terror-%e2%80%93-pier-paolo-pasolini/
(consultado en febrero de 2021).

Pasolini, P.P.(1982) Proyecto de una pelicula sobre San Pablo. En San Pablo (Barcelona, Esparia:
Ultramar), pp. 9-16. Texto original en: Pasolini, P.P.(2001) Appendice ad “Appunti per un film su san
Paolo” En Pasolini, P. P. Per il cinema. vol II (Milan, Italia: Arnoldo Mondadori). Org. Siti, W, y Zabagli,
F. pp. 2014-2015.

Valentim, M. A.(2015) A teoria e a queda do céu. En ClimaCom Cultura Cientifica - pesquisa, jornalismo e
arte, Vol. 4 (Afio 2).

Wilford, J.N.(1969) Men walk on moon. New York Times. Houston. 21 de julio de 1969. Disponible en:
https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/learning/general/onthisday/big/0720.html?dpc

Senado Noticias, “Bolsonaro sanciona com vetos lei para proteger indigenas durante pandemia”, 8 de

julio de 2020. Disponible en:
https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2020/07/08/bolsonaro-sanciona-com-vetos-lei-para-proteger-indigenas-durante-
(consultado el 8 de septiembre de 2020)

Notas

Como recuerda Marco Antonio Valentim (2015): “Decerto, enquanto centro de referéncia para toda
objetividade possivel, o sujeito kantiano teria, a0 menos pretensamente, mais em comum com 0s
habitantes etéreos de Jupiter e Saturno do que com os povos terrenos, por demais expostos a luz do
Sol e, por isso, prisionados na matéria densa... Mas importa sobretudo notar que, longe de propor
uma relagdo meramente analdgica, externa, entre metafisica e cosmologia, a ideia da revolugdo
copernicana instaura, como se dizia, uma situacdo cosmoldgica inteiramente nova, que a politica
correspondente, o cosmopolitismo estatal, ndo fara sendo impor, com violéncia verdadeiramente
sobrenatural, aos povos da terra e seus respectivos mundos”. (p. 24)

2

Reflexionando, imagino qué diria Pasolini del Poder transmutado en su forma hoy dominante: el
Poder sobre los algoritmos de las redes, poder éste que se ha concentrado en grandes conglomerados
transnacionales -contrariando las expectativas favorables de la “democratizacion de las
comunicaciones” que anhelaran algunos teéricos de los noventa y de la primera década de nuestro
siglo— y cuyas primeras manifestaciones materiales comenzamos a sentir en los ultimos tres o
cuatro afios

3

Nota de la traductora: he corregido un error de traduccién en la edicion en espafiol, que decia “No
puede responder a las preguntas que suscita”. En el original disponible en la fuente web dice “I can’t
answer the questions it raises”

4

Un rechazo que se acoge al ejemplo dado por Aldo Braibanti, quien habia sido condenado por plagio:
crimen tipificado por el cddigo penal fascista —todavia vigente en los afios sesenta—, definido como
“cualquier persona que someta a otro a su poder, con el fin de reducirla a un estado de

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098 10 de 11


https://libroskalish.wordpress.com/2012/09/20/el-caos-contra-el-terror-%e2%80%93-pier-paolo-pasolini/
https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/learning/general/onthisday/big/0720.html?dpc

Honesko, V.. Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢c6mo resistir?. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

sujecion absoluta”.

Como citar: Honesko, V. (2022). Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¢cémo resistir?, laFuga, 26. [Fecha de consulta:

2026-02-13] Disponible en: http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098

http://2016.1afuga.cl/restos-de-un-futuro-que-se-ha-vuelto-pasado-como-resistir/1098 11de 11



	Restos de un futuro que se ha vuelto pasado: ¿cómo resistir?
	Notas


