
Gattás, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 1 de 10

Un cine-monstruo para un territorio monstruoso

Un análisis de dos audiovisuales sobre la Patagonia chilena

Por Maia Gattás Vargas

Tags | Cine documental | Cine ensayo | Representaciones sociales | Comunicación- Semiótica |
Disciplinas Sociales: | Estudios visuales | Argentina | Chile

1986, Argentina. Es licenciada en Ciencias de la Comunicación (UBA) y es doctoranda en Arte Contemporáneo Latinoamericano (UNLP)

con una beca doctoral de CONICET. Trabaja en el Instituto IIDyPCA, Bariloche, investigando sobre la representación del paisaje

patagónico en el cine, video-arte y la fotografía contemporáneos.

Resumen:

En este trabajo nos proponemos indagar sobre la construcción audiovisual del territorio patagónico
chileno el cual, en tanto espacio fronterizo, posee una identidad abierta, monstruosa. Analizaremos
cómo se retrata este territorio en dos ejemplos del cine contemporáneo chileno: El Botón de nácar de
Patricio Guzmán (2015) y El viento sabe que vuelvo a casa de José Luis Torres Leiva (2016). Siguiendo a
Jean-Louise Comolli consideramos que “El cine nació monstruoso. Un arte impuro, decía Bazin.”
(Comolli, 2007, p. 211) entendemos a estos documentales/ensayo como una forma monstruosa de
representar un territorio que es, a su vez, monstruoso.

 

Introducción: consideraciones para una Historia de las representaciones de la Patagonia como
territorio de frontera

En este trabajo nos proponemos analizar el territorio de la Patagonia chilena en tanto frontera,
partiendo de la hipótesis de que, en su conformación, los Estados-Nación han delimitado una
frontera política que ha sido construida con ayuda del arte institucional (mapas, gráficos, fotografías,
videos institucionales, etc.). Se propone una particular construcción del paisaje, que tiene sus
estéticas dominantes: el Naturalismo y el Cientificismo, estos implican la posición estético-política de
la neutralidad y objetividad. A estas lógicas subyace una concepción filosófica de la naturaleza como
otredad, como objeto y como recurso. Pero, a partir de los años setenta, acontece un cuestionamiento
y una crítica de esta forma de representar, los postulados de la Geografía Crítica crean un nuevo
marco teórico conceptual y metodológico que abre el camino para generar nuevas estéticas, entre
ellas consideramos que está la del cine documental-ensayo, al cual consideraremos como un género
monstruoso. Dentro de esta corriente tomaremos dos películas de la actualidad que retratan la
Patagonia chilena, para a través de ellas, analizar las diferencias respecto al arte institucional en
tanto al modo de construir dicho territorio.  

Consideramos que en el proceso de representación tenemos distintas etapas, una primera puede ser el 
vínculo entre el territorio y/o la naturaleza como entidades sin la mediación cultural (si es que acaso 
esto sea posible), las cuales posteriormente, según qué cultura las analice, serán convertidos en 
paisaje. Para George Simmel, el proceso por el cual la naturaleza se convierte en paisaje implica 
recortar una parte del continuo indivisible que es la naturaleza, y es por esa misma vía que deja de ser 
natural. “La naturaleza, que en su ser y sentido profundo nada sabe de individualidad, es 
reconstruida por la mirada del hombre que divide y que conforma lo dividido en unidades aisladas en 
la correspondiente individualidad -que llamamos- paisaje” (Simmel, 1996, p.370). Es decir, es la 
operación de disección e individuación lo que caracteriza al paisaje en oposición a la naturaleza. Y este



Gattás, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 2 de 10

paisaje es muchas veces entendido o confundido con ella. Es decir, en esta construcción hay una
violencia sobre la naturaleza y una mitificación y naturalización de la misma.

La construcción de la Historia no sólo se hace con relatos, con palabras, sino que también (y a veces
fundamentalmente) se hace con imágenes. El historiador Peter Burke (2001) propone considerar a la
imagen con la misma jerarquía que otras fuentes comúnmente utilizadas por los historiadores. Las
imágenes son objetos “a través de los cuales podemos leer las estructuras de pensamiento y
representación de determinada época” (Burke, 2001, p.13). En este sentido consideramos la
importancia de analizar las imágenes que retratan el territorio de la Patagonia argentino-chilena a
través del tiempo, ya que de ellas se puede desprender la construcción política que se hace del paisaje.
Haciendo un relevamiento de las representaciones dominantes sobre este territorio, es clara la
predominancia que se da por aquellas formas estéticas provenientes de las primeras exploraciones
europeas: desde Fernando Magallanes en el siglo XVI, pasando por FitzRoy y Darwin, lo que vemos es
un recorrido que va desde lo monstruoso a la idea de la ciencia neutral. Es en este período donde
aparecen los dibujos de Diego Gutiérrez en el mapa realizado en la exploración del español Fernando
Magallanes de 1562. Los patagones son retratados como gigantes caminando sobre el mapa, es la
primera vez que el territorio patagónico aparece en un mapa europeo. En esta instancia inicial
aparece la figura del monstruo para retratar la otredad. Lo desconocido, que aún no tiene forma
definida, categoría, es puesto en una zona no-humana, frontera con lo animal. El “nuevo” paisaje
“descubierto” y sus habitantes son registrados, definidos, representados.

El proceso de colonialismo en América es acompañado por el dominio de determinadas estéticas,
dentro de ellas puede considerarse al Naturalismo moderno. Este posee una fuerte influencia sobre las
primeras exploraciones en el territorio patagónico. La corriente estético-filosófica del naturalismo
sostiene que la naturaleza está formada por la totalidad de las realidades físicas existentes y, por lo
tanto, es el origen único y absoluto de lo real. De este modo, se destaca a la naturaleza como el primer
principio de la realidad, no existiría realidad posible por fuera de los límites de ella. La doctrina
aristotélica del arte como mímesis de la naturaleza puede verse precisamente como una primera forma
de naturalismo. La concepción naturalista crea imágenes descriptivas, el dibujo que un botánico hace
de una hoja constituye un análisis de la misma. Pero debemos considerar que la idea misma de
Naturaleza es ya mitológica. Los valores estéticos naturales son objetivos pero no son características
absolutas de la Naturaleza, sino que forman parte del espacio antropológico. La concepción
–cultural- sobre la naturaleza choca entre las visiones de los colonizadores y los colonizados

A esa primera forma de representación literalmente monstruosa de Magallanes y Gutiérrez, la
continúa el dominio del mandato de figuración y mimetismo que sobreviene en los años posteriores
con los naturalistas, que son al mismo tiempo científicos-dibujantes. El dibujo juega un rol central
como herramienta para conocer, inventariar y difundir la América postcolonial. Alexander Von
Humboldt y Aimé Bonpland en Centroamérica,  Charles Darwin y FitzRoy en el sur son algunos de sus
máximos representantes. Allí, la creencia en el valor de la descripción técnica y la posibilidad de que
el humano narre a la naturaleza objetivamente. Se comienzan a coleccionar especies con un fin de
posesión, control y entendimiento. La existencia de los herbarios, atlas, islarios, y botánicos son un
claro ejemplo de esto. Explorar lo desconocido, poseer para conocer, conocer para poseer. Estas ideas,
amparadas por el colonialismo y el cientificismo, son las que van influenciar a las primeras
representaciones del paisaje patagónico, incluso al interior de los países que lo componen.
Encontramos algunos ejemplos de esta estética en Chile, como el Atlas de la Historia Física y Política de
Chile realizado por el naturalista francés Claudio Gay (1854) y el Atlas de la Geografía Física de la
República de Chile del geólogo francés Amado Pissis (1875), ambos fueron contratados por el gobierno
chileno para tal fin y sus obras son consideradas como piezas fundamentales de la cultura nacional.
Dentro de Argentina está el caso del ornitólogo Guillermo Hudson con su libro Días de ocio en la
Patagonia (1870).

Toda imagen singular evoca un universo de imágenes. Siempre que vemos una imagen vemos una 
parte de una totalidad ausente. Las imágenes engendran otras imágenes, crean herencias. 
Consideraremos aquí la estrategia metodológica propuesta por el historiador de arte Aby Warburg 
quien, con su proyecto de Atlas Mnemosyne propone tomar las imágenes como constelación. Para el 
filósofo Giorgio Agamben, el valor de su propuesta radica en que consigue “transformar la imagen 
(…) en un elemento decididamente histórico y dinámico” (Agamben, 2001, p.51). Su concepción de la 
imagen es considerarla como un fotograma de una película perdida e invisible. Esta noción dinámica



Gattás, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 3 de 10

de la imagen nos lleva a reflexionar sobre esta posible historia de las representaciones de la
Patagonia: podemos pensar en tramas de influencias, Magallanes y Gutiérrez nos llevan a Von
Humboldt y Bondplan, que engendran a Darwin y FitzRoy, y posteriormente a Gay, Pissis y Hudson.
Cadenas de imágenes que se invocan, todas ellas fruto de la unión entre Ciencia, Estética y Conquista.
Una gran constelación de relaciones, dentro de la cual se encuentran también aquellas imágenes que
no salieron nunca a la luz, aquellas que no fueron dominantes o fueron desestimadas. Estas son las
que se retoman en los films que analizaremos más adelante.

Para la concepción de la época la ciencia es belleza, y la idea de belleza del momento es el equilibrio,
lo medido, lo apolíneo que definió Nietzsche en El origen de la tragedia (2012). Lo europeo como
paradigma y grado cero desde donde mirar. Con el Naturalismo aparece una voluntad taxonómica de
aprehender la desmesura del Nuevo Mundo: medir, cuantificar, enumerar, diseccionar, analizar y
catalogar son algunas de las operaciones principales que se establecen a la hora de vincularse con el
“nuevo” paisaje. El mandato cientificista de la modernidad, –representado por Francis Bacon y su
erradicación de la experiencia como parte misma del proceso científico– generan un dilema y
contradicción en estos exploradores quienes, por un lado, poseen una visión romántica de la (nueva)
naturaleza, como escribía Darwin en su diario respecto de Von Humboldt, donde observaba esa rara
unión de “poesía con ciencia”, pero, al mismo tiempo, con la exigencia de dominar ese universo
caótico y poético y convertirlo en paisaje apropiable, reconocible. Romanticismo y cientificismo
ilustrado conviven como pulsiones opuestas que se retroalimentan. Aunque parezcan antagónicas,
ambas son funcionales a los objetivos coloniales. La naturaleza de América se representa exótica,
salvajemente bella, América india, otra, y en este sentido, monstruosa. 1 Pero la idea de
monstruosidad, también está presente en el cientificismo. “El sueño de la razón produce monstruos”
advertía en el mismo período el pintor Francisco Goya en su grabado de la serie Caprichos de 1799. El
humanismo y cientificismo, son una negación del aspecto monstruoso que, al mismo tiempo, genera
nuevos monstruos. 2 Se pretende esconder los monstruos que nos constituyen, pero éstos, tarde o
temprano, emergen.

La concepción misma de lo monstruoso cambia históricamente. Desde una genealogía del término,
Andrea Torrano (2009) nos muestra cómo lo monstruoso se puede inferir el señalamiento de una
ruptura, una transgresión o una excepción a la normalidad y a la norma. Torrano indica que en lo
monstruoso hay dos valoraciones que se entrecruzan: por un lado lo estético y por otro, lo moral.
Retoma de Michel Foucault dos claves para reconocerla monstruosidad, desde la Edad Media al siglo
XVIII se considera incluido en esa categoría a todo aquello que viola la naturaleza y la normativa, es
decir que biología y ley se reconocen atacadas desde una ruptura que transgrede límites en ambos
ámbitos. Desde el siglo XVIII, lo monstruoso apela al comportamiento y a las desviaciones, tomando
un cariz moral que se vincula con ciertos tipos de criminalidad, particularmente la criminalidad
política forma parte de los desórdenes de lo monstruoso. En el siglo XIX, el término se liga con la
anormalidad, pero arrastra el carácter político disruptivo precedente como riesgo de esa
monstruosidad. El proyecto colonial, ilustrado, científico construye en América una naturaleza y una
cultura monstruosas, riesgosas, que deben encajar estética y moralmente en los parámetros de los
colonizadores, y estar disponibles para ser civilizadas y explotadas. Con el ingreso en imaginario del
Viejo Mundo, la aparición de la Patagonia en los mapas, de sus especies en el diccionario de ciencias
naturales, se da el inicio de una nueva etapa, donde las representaciones se condensan y establecen.

En el mismo sentido, Etiene Balibar considera que “las fronteras son instituciones históricas: su
definición jurídica y su función política, que determinan las modalidades de su trazado, de su
reconocimiento, de su franqueo, con sus ritos y formalidades prescritas en puntos de pasaje
determinados, han sido ya transformadas muchas veces en el curso de la historia” (Balibar, 2005,
p.7). Es decir, van cambiando según el proceso histórico. Esto se ve claramente en la definición de la
frontera entre Argentina y Chile que tuvo distintas etapas, negociaciones y modificaciones a lo largo
del tiempo. Uno de los momentos claves para pensar la redefinición de la frontera patagónica es la
fundación de los Parques Nacionales en ambos países que, luego de varias aproximaciones, se
consolida en la década del treinta. 3

 

Cartografías heterotópicas: Patagonia en revisión, una mirada a través del cine-monstruo



Gattás, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 4 de 10

Realizaremos un salto temporal ya que consideramos que es a partir de los años sesenta y setenta con
la geografía histórica, humana y crítica, representada por autores como Brian Harley o Denis
Cosgrove, cuando se comienza a poner en crisis el cientificismo y la objetividad en las ciencias
humanas y las historias oficiales, lo cual habilita que se revisen las nociones de “naturaleza”,
“paisaje”, “mapa”, “frontera”, –entre otras– como entidades cerradas e inmutables. A la luz de este
replanteo, es que revisaremos las definiciones audiovisuales del territorio de la Patagonia chilena
tomando como casos dos ejemplos del cine contemporáneo: El botón de nácar (2015) del cineasta
chileno Patricio Guzmán y El viento sabe que vuelvo a casa (2016) de José Luis Torres Leiva. A través de
ellos buscamos respondernos: ¿Hay una identidad patagónica común que trasciende los límites  y
diferencias marcados por los Estados? ¿Hay una identidad de frontera que constituye a ambos países?
¿Puede el arte dar cuenta de estas identidades? ¿Se puede, desde el campo del arte, definir un paisaje
otro, por fuera de sus límites nacionales y las características adjudicadas desde lo institucional? Y en
ese movimiento ¿pueden  plantear otros modos de vínculo con la naturaleza, otras definiciones de
territorio, de frontera en tanto identidad monstruosa, híbrida?

Los artistas cinematográficos seleccionados, han retratado la región patagónica de un modo poético,
ensayístico. Creemos que, de este modo, continúan parte de este legado de la geografía crítica,
discutiendo tanto el contenido de la representación, de las historias oficiales de los Estados, como la
forma misma de representar, discutiendo así la estética de la neutralidad y objetividad propuesta
desde las instituciones.

Las fronteras son espacios donde se condensa la monstruosidad propia de los territorios: lo híbrido, lo
negociable y móvil, lo que se redefine. Siguiendo a Michel Foucault consideramos que los paisajes de
frontera son, especialmente, heterotópicos y por lo tanto son un “contra-espacio”, ya que evidencian
la convención y arbitrariedad. “Por lo general, la heterotopía tiene como regla yuxtaponer en un lugar
real varios espacios que normalmente serían, o deberían ser incompatibles” (Foucault, 2010, p.437).
Una identidad que se resiste a ser cerrada, una identidad contaminada y en tensión constante.

¿Qué nombra la Patagonia? ¿Características geográficas, humanas? ¿Qué es lo que une esos
territorios? Teniendo en cuenta que la Patagonia es una región que trasciende los límites políticos y
contiene tanto Argentina como Chile. Nos adentramos entonces en un objeto de estudio que está
definido principalmente por su paisaje, pero a la misma vez Patagonia es plural, también en su
geografía, ya que contiene los variados paisajes de bosque, montaña, lago, desierto, estepa, mar –y
por supuesto, poblados, ciudades, los humanos  que allí habitan–. Desde el Oeste, el mar Pacifico se
convierte en selva, humedad, volcanes, termas, y la cordillera, considerada como una “frontera
natural”, “frontera geográfica” que cambia el clima, aísla, protege, separa y une, según se quiera.
Bosques y lagos, estepa y al Este el mar Atlántico. La Patagonia contiene dentro de sí todas estas
geografías y dos países. Pero es uno el paisaje que se nos suele aparecer cuando nombramos la
Patagonia, hay imágenes hegemónicas. Esa hegemonía no se mide en kilómetros, en tamaño, sino
que es la dominancia del poder político y económico, el paisaje más turístico, más “bello” es el
más rentable.

Como ya dijimos, la valoración del paisaje está mediada por consideraciones sociales y políticas.
Varios autores coinciden que, en la construcción histórica de la Patagonia, a pesar de ser un territorio
fronterizo,  prevalece una mirada esencialista sobra la naturaleza y las identidades (Diegues 2005,
Navarro Floria, 2007, entre otros). Han dominado ciertas visiones entre las cuales podemos destacar
la predominancia de su carácter de “belleza natural”, “paisaje imponente” por sobre el
reconocimiento a las poblaciones. Estas visiones se asientan sobre el suelo de la historia trágica de los
genocidios de los pueblos originarios habitantes de la Patagonia. En el caso chileno se realizó la
denominada “Ocupación” o “Pacificación” de la Araucanía (1861-1883), que fue llevada adelante por
Cornelio Saavedra Rodríguez. En el caso argentino con la llamada “Campaña del desierto”
(1878-1885), comandada por el general Julio Argentino Roca, que fue el que habilitó la integración
tardía de la Patagonia al territorio nacional argentino.

Nos enfrentamos siempre con la misma paradoja: necesitamos nombrar y definir, acotar y limitar, 
cerrar una identidad, abstraer, pero las diferencias nos desbordan, se nos escapan. No hay una sola 
Patagonia. Las nombramos, las definimos, es una necesidad ontológica y gnoseológica, no podemos 
no hacerlo, pero tampoco podemos pasar por alto que las cosas no responden a sus nombres. Las 
palabras, son sólo un modo de representar a los objetos. Las imágenes operan por repetición e



Gattás, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 5 de 10

insistencia. Se condensa así un imaginario del paisaje que prevalece ante otros. El imaginario del
paisaje patagónico responde a la necesidad de visualizar qué es ese territorio inabarcable.

Hay algunos planteos fundamentales de la Geografía histórica crítica que nos resultan útiles para
redefinir esta identidad territorial. Esta disciplina se propone el estudio de las geografías del pasado,
realizado siempre desde el presente, desde una concepción actual de la geografía. Para el geógrafo
Brian Harley (2005) vivimos dentro de la “cultura de la técnica”, realiza un replanteamiento sobre la
identidad de los mapas. Este autor nos advierte que para los cartógrafos lo que está valorizado es la
ética de la precisión y el sometimiento mimético al referente, lo que genera una “retórica de la
neutralidad”. Es decir, cuando se diseña un mapa lo que se busca es disciplinar el paisaje, crear
medidas y valores universales, estandarizarlo. El mapa es, al mismo tiempo un texto performativo y
persuasivo, que propone por un lado un hacer, nos abre recorridos posibles, y por otro, un creer en él,
en su descripción y configuración espacial. Esta visión crítica sobre la cartografía nos anima a
desconfiar de ella y ser conscientes del entramado de poder que posee todo mapa subterráneamente.
En este sentido nos preguntamos ¿puede existir un mapa heterotópico? ¿Puede este construirse desde
lo audiovisual?

Denis Cosgrove es otro pensador fundamental para la corriente de la geografía histórica, con su
trabajo busca romper los supuestos epistemológicos, metodológicos e ideológicos que suponían la
correspondencia directa entre la realidad y las representaciones, ya sean paisajísticas, fotográficas o
cartográficas. Este autor reflexiona sobre el concepto de paisaje, entendiéndolo como la porción del
espacio que ve el observador y que puede representar. Es, de hecho, la representación plasmada en
una tabla, en un papel, en un lienzo, un artificio que combina naturaleza y cultura. El paisaje es un
mapa a escala local. Se supone que el enfoque paisajístico nos permite evaluar el espacio sin
desintegrarlo. Los enunciados de Cosgrove nos permiten entender que el paisaje no es una realidad
territorial objetiva sino un modo de ver y representar el mundo que nos rodea. Al ser una
construcción cultural-ideológica su construcción cruza esferas tales como la religión, la política, la
estética, la geografía. Por ejemplo, el hecho de considerar al territorio como mercancía es en parte
consecuencia de cómo entendemos al paisaje, desde una mirada eurocéntrica, colonialista y burguesa.

Hay una doble tensión existente en la concepción del paisaje: una es como representación (como
mirada) y la otra como experiencia (el hacer). Tal como observábamos en los mapas, hay un aspecto
performativo y otro de creencia que se retroalimentan. No sólo debemos considerar entonces el
campo de lo visual en lo representacional, sino que también vale preguntarse por la experiencia que
se tiene del espacio. Esto es lo que se ha estudiado desde la fenomenología del espacio, el ver y el
hacer, como parte de un relato que construye el espacio.

Desde el ámbito de los relatos cotidianos del espacio, Michel de Certeau en su libro La invención de lo
cotidiano (1996) señala al deslinde como lo que estructura el espacio. Sostiene que hay dos formas
coexistentes de relatar el espacio: como itinerario (por ejemplo “fui a tal lugar a tal lugar”) y como
mapa (“al lado de Chile está Argentina”). El primero relata la experiencia, el hacer; el segundo, el ver.
En ambos casos, según de Certeau crear deslindes es lo fundamental: “toda la espacialidad habla de la
determinación de fronteras. Delimitar significa fijar fronteras, pero al mismo tiempo dar con las
formas para traspasarlas: la frontera y el puente son entonces las figuras centrales para hablar de
espacio” (de Certeau, 1996, p.135). La frontera, límite constitutivo de todo espacio y de toda
identidad, demarcando un adentro y un afuera. Por un lado, necesitamos marcar la frontera entre
países, entre regiones, creamos herramientas de definición y medición: los hitos, los mapas, las leyes
dan cuenta de eso. Pero al mismo tiempo, estos lindes son constantemente traspasados: los
habitantes de la Patagonia de ambos países tienen más vivencias en común entre sí que con los
habitantes de sus propios países.

Nos preguntamos ahora, ¿Cómo es representado el paisaje de la frontera patagónica en producciones 
artísticas cinematográficas respecto de las representaciones institucionales? Entendemos que esta 
construcción no es inocente en un doble sentido: ni en el dispositivo que la vehiculiza, en este caso la 
cámara cinematográfica, la cual es muchas veces vista como “neutral” u “objetiva”, como mera 
herramienta, y tampoco lo es en tanto toda representación, toda construcción –en este caso del 
paisaje– habilita cierto modo de vincularnos con él, es decir, una posición y una acción política. ¿En la 
construcción de la imagen de la frontera de Patagonia, el arte sigue el discurso y las representaciones 
que se hacen desde lo institucional? Si pensamos que las imágenes son una fuente valiosa para la



Gattás, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 6 de 10

historiografía, amerita no sólo tener una visión amplia y abierta de las posibles fuentes, sino también
pensar de qué otros modos podemos abordar el estudio de nuestra historia y construir nuestras
identidades, más allá de las definiciones estatales y nacionales, de historia colonial que nos atraviesa,
con este fin es que tomamos dos casos del campo del cine.

Un ejemplo de reflexión audiovisual sobre este tema es el ensayo documental, El botón de nácar (2015).
En este film Patricio Guzmán continúa la saga iniciada en Nostalgia de la luz (2010), y pronto será una
trilogía, cuando se estrene su nueva película La cordillera de Los Andes. Este director trabaja con
imágenes metafóricas y poéticas para hablar de historia política del país. En estos films trabaja con
metáfora del desierto y el cielo, considerado bajo el paradigma de la astronomía en el primero, y la
metáfora de las aguas del sur en la segunda, en ambas aparece una fuerte conexión y reflexión sobre
la dictadura chilena, vinculando la geografía chilena con los genocidios cometidos en dicho territorio,
desde el exterminio del pueblo Selknam a la dictadura de Pinochet. 

En El botón de nácar el eje conductor es el agua: “Se dice que el agua tiene memoria. Yo creo que
también tiene voz”, narra Guzmán en voz en off, mientras una cámara muda recorre los paisajes
chilenos. Por momentos grandes silencios que dejan hablar a la naturaleza. Poco a poco se conforma
una polifonía, distintas voces van emergiendo en el documental: las “protagonistas” de las distintas
historias, como la sobreviviente de la etnia Kawéskar, Gabriela Paterito, y Cristina Calderón de la
etnia Yagán, y las voces las “expertas” como el historiador Gabriel Salazar y el periodista Javier
Rebolledo, a lo que se suman las experiencias personales del realizador, quien aparece siempre en
sonido desincronizado, fuera del campo visual. Los poemas del artista chileno Raúl Zurita emergen
como espacio poético que invoca lo fantasmal, dando cuenta de los cementerios ocultos que son el
desierto de Atacama y las aguas del Pacifico. La voz en off, ensayística, va hilando los testimonios con
imágenes de paisajes, sin pretender jerarquizar unas sobre otras.

En este documental/ensayo aparecen citados los mapas y dibujos de  Richard FitzRoy y en particular
el ejemplificador caso su vínculo con Jemmy Button, un nativo de la etnia Yagán o Yamana que, a
cambio de un botón de nácar, es llevado, junto con dos nativos York y Fuegia  de la tribu vecina
Kawésqar, a Europa, para ser “educados”, “civilizados” y posteriormente devueltos a su tierra natal.
Jemmy fue quien “mejor” se adaptó a las costumbres británicas. Registro de esto es uno de los
retratos realizado por FitzRoy (cabe aclarar que es la primera vez que los indígenas son retratados con
rostro humano), el dibujo muestra dos momentos: 1832 y 1834, a modo de comparación entre un
“antes” y un “después” o una situación de “barbarie” y otra de “civilización”. En este dibujo vemos
claramente cómo funciona la narración del otro, el dominante narra al dominado desde una idea
humanista, paternalista y de una temporalidad ascendente bajo la idea de “progreso”. Al volver a su
tierra, Jemmy se reencontró con su madre, sus dos hermanas y cuatro hermanos; casi había olvidado
su lengua materna y, vestido de gentleman, según cuentan los diarios de Darwin, resultaba cómico
oírle hablar en inglés a su hermano “salvaje”. Así como los Estados Americanos toman los modos de
representarse y definirse ilustrados europeos, así como las imágenes naturalistas influencian el modo
de representar nuestra naturaleza, así Jemmy transmite la nueva lengua impuesta. La embarcación
parte unos días, dejando al nativo con los suyos, al regresar se encuentran con que en él quedaban
pocas huellas de “civilización”. Darwin, cuenta en su diario este reencuentro con “un salvaje”
flaco, huraño, con la cabellera en desorden. Finalmente Jemmy se niega a volver a Inglaterra.

Podríamos pensar en el devenir de esta historia de Jemmy como un posible devenir de nuestra
identidad como región. Luego de un primer momento de colonización, de ser representados y
narrados por Europa –como podemos pensar que sucedió en la historia de las representaciones
patagónicas con el naturalismo y cientificismo dominantes– y la posterior identificación,
incorporación y apropiación de ese discurso, llega otro momento de independizarse e identificarse
con aquello que alguna vez fue violentado y oculto, tal como hace la geografía crítica y estas películas.
Al citar este caso, Guzmán toma la posición crítica propuesta por Harley y Cosgrove, la del
revisionismo histórico, la sospecha sobre las historias dominantes y la recuperación de otras
memorias. También, esta posición de revisionismo crítico aparece respecto a lo geográfico. Hay una
escena donde una artista plástica desenvuelve una larga maqueta de papel del territorio de Chile. Allí
se ve claramente que este largo país, con 4.200 km de costas al Pacífico y que, sin embargo, niega su
identidad marítima. Vemos una imagen integrada y global de su país, donde geografía y memoria
histórica van de la mano. 



Gattás, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 7 de 10

La máquina narrativa estatal construye, necesariamente, un relato de Nación como identidad cerrada
bajo el paradigma ilustrado europeo. Para crear una identidad se crean los límites de la misma, su
afuera constitutivo. Como ya mencionamos, en la creación de los Estados-Nación de Argentina y
Chile, la tensión primera es con los pueblos originarios, la primera frontera constitutiva es interna.
En El botón de nácar, se da visibilidad y voz a estos pueblos: aparecen testimonios de descendientes de
los pueblos Yamana y Kawéskar hablando su propia lengua, que sobrevive entre los pocos
descendientes a los exterminios sucedidos en la Patagonia.

Otro caso que tomaremos dentro del campo del cine es el film El viento sabe que vuelvo a casa (2016) del
director chileno José Luis Torres Leiva. Este es un documental de un falso rodaje de una ficción del
conocido cineasta chileno Ignacio Agüero. Desde un inicio se nos presenta como una película sobre el
proceso de producción e investigación de otra película, enunciando así su condición de meta-relato,
evidenciando que el conocimiento se construye, se provoca, es inacabado. Este documental fue
filmado en la isla de Meulín, frente al archipiélago de Chiloé, ubicado en el sur de Chile. La película
parte de un mito de una historia de amor trágico: a comienzos de los años ochenta, una joven pareja
de novios desaparece en los bosques de la isla sin dejar rastro alguno.  Torres Leiva y Agüero retratan
esta isla de Meulín partida en dos: la parte norte y la parte sur, separación que es al mismo tiempo
material y simbólica. En el lado llamado San Francisco, el sector norte, están los habitantes
“nativos”, la población indígena, mapuche, y del otro, los “extranjeros”, la población mestiza, este es
el sector sur llamado El tránsito. Si bien no hay límites visibles sí suceden impedimentos vinculares y
relaciones de rivalidad históricas entre ambas partes. Agüero busca historias de amores que hayan
traspasado esa frontera, huellas y costumbres que tengan que ver con esas divisiones cada vez
más caducas.

Recordando a de Certau, podríamos decir que estos cineastas van en busca de los puentes. En el
mismo sentido consideramos la elección de estar entre lo documental y lo ficcional, entre lo objetivo y
lo subjetivo, se realiza así un gesto político, una valoración de las historias pequeñas, míticas,
ficcionales, las realidades que existen más allá de la ”realidad” y hacen funcionar las vidas (y muchas
veces operando más fuertemente que las identificaciones impuestas por el Estado). Las ficciones
crean también realidad. Poesía y ciencia, singular y universal conviven, se contaminan. Jean-Louise
Comolli muestra como la hibridez se presenta desde el nacimiento del cine: “en la errancia de esta
confusión inicial con la energía que le es propia, el cine devora sus fronteras” (Comolli, 2007, p.212),
desde sus inicios está presente una doble pulsión: por un lado el registro documental de los hermanos
Lumiere, por el otro las animaciones fantásticas de Georges Mèliès. Un centauro de
documento-ficcional. Torres Leiva y Guzmán son herederos de este legado, ya que presentan dentro
de sus producciones distintos abordajes que mezclan metodologías que suelen estar escindidas.

Como reza la metáfora presente en El botón de nácar “una gota de agua contiene un universo entero”.
Guzmán parece tomar el proverbio popular “para muestra basta un botón” y toma dos botones
fundamentales de la historia del Chile, que nos hablan de dos exterminios fundamentales en distinto
momento histórico: el de los pueblos originarios, con el caso de Jemmy Button y el de la dictadura
militar del 1973, con un botón que quedó anexado a una viga encontrada en el mar-cementerio de los
“desaparecidos”, botón que prueba de que allí hubo un cuerpo. Así como se crean puentes entre las
partes de la isla, así sucede entre métodos que en teoría deberían estar escindidos: verdad y mentira,
documental y ficción se entremezclan para demostrar que son divisiones abstractas, imposibles de
sostener en la práctica. Así como Guzmán nos llevaba a reflexionar sobre las historias y geografías
ocultas en el extremo sur chileno, Torres Leiva y Agüero nos demuestran el funcionamiento propio de
lógicas locales que trascienden a las definiciones nacionales.

Al analizar la obra de Aby Warburg, Georges Didi-Huberman se pregunta por este vínculo entro lo 
Universal/Singular, esta paradoja de la Modernidad y sus mandatos racionalistas de intentar ordenar 
el caos, lo monstruoso, lo experiencial y catalogarlo, inventariarlo, tal como lo hicieron las 
expediciones europeas sobre América, mapeando, dibujando cada especie, retratando los indígenas 
que allí habitaban. Retoma la obra de Wolfang Goethe, otro científico/dibujante/poeta –que podemos 
poner en la constelación con Von Humboldt, Darwin FitzRoy etc.– y toma de él dos figuras que dan 
cuenta de este doble aspecto siempre presente: el muestreo y el caos. Estas son dos pulsiones que se 
tensan, una vinculada a lo monstruoso y la otra a la necesidad de ordenar y abstraer. “Muestrear el 
caos supone reconocer la dispersión del mundo y emprender, pese a todo, su colección” 
(Didi-Huberman, 2010, p.94) Este sería el gesto llevado a cabo por Aby Warburg con su Atlas



Gattás, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 8 de 10

Mnemosyne y lo que condensa esta frase de Goethe: “¿Qué es lo Universal? El caso singular. ¿Qué es lo
Particular? Millones de casos” (Didi-Huberman, 2010, p.95). y también es el gesto llevado a cabo en
el retrato audiovisual que realizan estos cineastas al registrar un territorio monstruoso.

El cine habilita una otra construcción del paisaje que no sólo considera su aspecto visual sino también
sonoro, ficcional, experiencial. En El viento sabe que vuelvo a casa vemos la presencia de los cuerpos de
los realizadores recorriendo la isla de Meulín, dudando, construyendo relatos, de-construyéndolos.
En El botón de nácar somos testigos de diferentes testimonios sobre los genocidios chilenos: desde la
música, la historia, la poesía, la experiencia personal, el derecho, se crea una orquesta de voces que
reflexionan sobre el valor de las memorias sepultadas. Respecto de esto, podemos decir que estas
estrategias de representación fílmica se distancian de las representaciones dadas por el arte
institucional, ya que no ocultan su enunciación situada, producen reflexiones desde la corporalidad
que tiene toda teoría, “La teoría no es algo distante del cuerpo vivido; sino al contrario. La teoría es
cualquier cosa menos desencarnada” (Haraway, 1999, p.125). En este viaje de pensamientos
audiovisuales se muestra el proceso de construcción de la representación, e incluso las dudas e
incompatibilidades, iniciando así el camino hacia una articulación. Podríamos decir que este tipo de
producciones cinematográficas, entre lo documental, la ficción y el ensayo, son en sí mismas
monstruosas, un híbrido inclasificable en su modo mismo de conocer su “objeto de estudio” y de
comunicarlo. Forma monstruosa y contenido monstruoso, porque rescata esas otras definiciones de
identidad, de territorio que pertenecen a los ríos subterráneos de la historia.

Para concluir deseamos tomar la propuesta del sociólogo Christian Ferrer quien en su libro Cabezas de
tormenta: ensayo sobre lo ingobernable (2004) nos habla de la posibilidad de una geografía espiritual

Es una ciencia que, sin renegar de la historia o la economía, hace visibles los pasos perdidos, los senderos
olvidados, las rutas desusadas, y sobre todo, permite hacer intersectar los atlas imaginarios (literarios, utópicos,
legendarios) y los dramas biográficos. La imaginación se superpone e imprime sobre la materia: sirva de
ejemplo la toponimia patagónica, que expone desbordante creatividad lingüística de exploradores y pioneros: el
humor y el delirio se unen al santoral y la simbología estatal. (…) El buen cartógrafo aprende a desconfiar de las
mediciones precisas, pues a cada espacio físico corresponde un atlas simbólico. (Ferrer, 2004, p.49)

Estos dos filmes-ensayo parecen tomar esta otra forma de geografía, ya que cartografían
audiovisualmente, desconfiando de la geografía científica tradicional. Los límites políticos,
demarcados de forma abstracta, están constantemente chocando con los otros límites existentes en
todo territorio, los experienciales: ya sean geográficos, culturales, simbólicos, climáticos, ecológicos,
etc. Por las convenciones propias de su campo, el arte en este caso el cine, habilita un modo de
reflexión y conocimiento que da lugar a esas experiencias. Desde una posición situada, que da cuenta
desde donde se enuncia, cruzando lo singular con lo universal, tejiendo puentes entre las fronteras,
estos realizadores pueden crear, tal como lo proponían los intelectuales de la corriente crítica iniciada
en los sesenta, un abordaje interdisciplinario a los objetos de estudio, donde la historia, la geografía,
la política, la estética dialogan sin prejuicios.

 

Videografía:

El botón de nácar, Patricio Guzmán (2010)

El viento sabe que vuelvo a casa, José Luis Torres Leiva (2016)

 

Bibliografía:

Adorno T. & Horkheimer, M. (1988) Dialéctica del iluminismo. Buenos Aires: Sudamericana.

Agamben, G. (2001) “Notas sobre el gesto”, en Medios sin fin, Pre-textos, España.

Balibar, E. (2005), Fronteras del mundo, fronteras de la política Alteridades, vol. 15, núm. 30, 
julio-diciembre. (pp. 87-96). Universidad Autónoma Metropolitana Unidad Iztapalapa Distrito



Gattás, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 9 de 10

Federal, México. Disponible en: http://www.redalyc.org/pdf/747/74703008.pdf

Burke, P. (2001) Visto y no visto: el uso de la imagen como documento histórico. Barcelona: Crítica.

Comolli, JL. (2007) Ver y poder: la inocencia perdida : cine, televisión, ficción, documental. Buenos Aires:
Nueva Librería.

Cosgrove, D. (2002). Observando la naturaleza: el paisaje y el sentido europeo de la vista. Boletín de la
A.G.E., n.° 34 (pp.63-68).

Darwin, C. (2008) Diario del viaje de un naturalista alrededor del mundo. Madrid: Espasa.

De Certeau, M. (1996). La invención de lo cotidiano. Vol. 1. Artes de hacer. Mexico:
Universidad Iberoamericana.

Diegues, A. (2000). El mito moderno de la naturaleza intocada.
http://digitalrepository.unm.edu/abya_yala/462

Didi-Huberman, G. (2010).  Atlas ¿cómo llevar el mundo a cuestas? Madrid: Museo Nacional Centro Arte
Reina Sofía.

Ferrer, C. (2004). Cabezas de tormenta: ensayo sobre lo ingobernable. Buenos Aires: Terramar.

Foucault, M. (2010, 1966)  Utopías y heterotopías.
http://www.mxfractal.org/RevistaFractal48MichelFoucault.html

Haraway, D. (1999) “La promesa de los monstruos: una política regenerados para otros inapropiados”
Política y Sociedad 30. (pp 121-163).

Harley J. (2005). La nueva naturaleza de los mapas. México:Fondo de Cultura Económica.

Navarro, F. (2007), Paisajes del progreso, Educo Editorial de la Universidad Nacional del Comahue,
Neuquén Argentina.

Núñez, P. (2016). “La Nación como norma de cuerpos y de paisajes en el corredor Araucanía-
Norpatagonia. 1934-1955”. Anuario de historia regional y de las fronteras. Universidad Industrial de
Santander. Bucaramanga; vol. 21. (p.183). ISSN: 0122-2066.

Picone, M. (2013.). La idea del turismo en San Carlos de Bariloche a través de dos guías (1938)
Estudios y Persp. Turismo N°22. no.2 Ciudad Autónoma de Buenos Aires.

Simmel, G. (1996). “Philosophie du paysage”. En Le Dantec, JP. (ed.) Jardins et paysages. Textes
essentiels. Paris: Larousse. (Trabajo original publicado en 1912).

Torrano, A. (2009). “Ontologías de la monstruosidad: el cyborg y el monstruo biopolítico”. En Actas VI
Encuentro interdisciplinario de las Ciencias Sociales y Humanas. Córdoba, Facultad de Filosofía y
Humanidades, UNC.

       

 

Notas

1

Posteriormente, en la conformación del Estado-Nación argentino dominará la visión sarmientina de 
la Patagonia argentina como “desierto”, el vacío bárbaro que se resiste a ser civilizado, y en este

http://www.redalyc.org/pdf/747/74703008.pdf
http://digitalrepository.unm.edu/abya_yala/462
http://www.mxfractal.org/RevistaFractal48MichelFoucault.html


Gattás, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 10 de 10

sentido también, monstruoso.

2

Pensamos, por ejemplo, en los postulados presentes en el libro “Dialéctica del iluminismo” (1944) de
Theodor Adorno y Max Horkheimer.

3

Consideramos que las estéticas que prevalecen con la creación de los Parques Nacionales son una
continuidad de las iniciadas en la época de la colonia, por cuestiones de extensión no desarrollaremos
las mismas pero pueden consultarse lo trabajos de Piccone (2012) Nuñez (2016) entre otros.

 

 

 
Como citar: Gattás, M. (2017). Un cine-monstruo para un territorio monstruoso, laFuga, 20. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible

en: http://2016.lafuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849

 


	Un cine-monstruo para un territorio monstruoso
	Un análisis de dos audiovisuales sobre la Patagonia chilena
	Notas


