Pérez, D.. Zoon kiné. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Zoon kiné

El cine y sus animalidades

Por Diego Pérez

Tags | Géneros varios | Cultura visual- visualidad | Estética - Filosofia | Francia

Diego Pérez Pezoa, Licenciado en Historia/m. Estudios Culturales, UAHC; Magister en Estudios Culturales, U-ARCIS; Doctor O en
Filosofia/m. en Estética y Teoria del Arte, Universidad de Chile. Ha sido docente en diversas universidades en Chile (UAHC, ARCIS, U. De
Chile, U. Central) en la dreas de las humanidades y las Cs. Sociales. Hoy en dia se desempeiia como docente de posgrado en el Magister
en Psicologia Social, de la Escuela de Psicologia, en la Universidad Catélica del Norte, Antofagasta. Actualmente desarrolla sus
investigaciones de Tesis doctoral en torno al pensamiento de Jacques Ranciére y Catherine Malabou, y sus relaciones con el cuerpo, el

pensamiento y la ficcién.

“Ignoramos el sentido del dragén, como ignoramos el sentido del universo,
pero hay algo en su imagen que concuerda con la imaginacién de los hombres,
y asi el dragdn surge en distintas latitudes y edades.”

Jorge Luis Borges, Manual de zoologia fantdstica.

Ser-espectador-de la luz.

No estd demds anunciar con anticipo que el objetivo de este escrito no es precisamente el cine, o
mejor dicho, el cinematdgrafo. De hecho, trataré de ensayar la compleja tarea de colocar el cine como
aquel objeto de analisis totalmente debatible, o bien, como planteamiento de reflexiones tedricas a
partir de sus composiciones y elementos genealdgicos. Tampoco lo serdn los animales, bajo una
especie de espectaculo para el ojo mecanico infantil o mitolégico; tendremos que pensar la relacion
cine y animalidad mucho antes de que E. Muybridge ‘cronofotografiara’ al Caballo en movimiento o
realizara la serie fotografica Locomocién animal. Considerando la impronta de sus materiales -este arte
entendido como la escritura de la luz sobre la tela que es parte de una técnica y una mirada- cabria
sefialar que si el cine plantea una inquietud como alguna forma de arte predilecto hoy en dia no es
por su capacidad auténoma de transformar la mirada y las imagenes, o tal vez, por entregar el
aparato sofisticado que vehiculiza los nudos e imagenes inefables de la sociedad contemporanea.

Creo ver en el cine el suefio y la poética de las transformaciones del tiempo y el espacio una
humanidad bestializada: es decir, la metamorfosis de una animal que ha sofiado con reunir dos
posturas estrictamente contrapuestas: contemplacién y movimiento. Estas fueron las inquietudes de
Muybridge: volverse un animal acechador, y aparato de captura. Pero también percibo en el cine al
animal que transforma no sélo el tiempo mediante la purificacion de sus medios -ya sea, la
refraccion de movimientos, el cumplimiento de detenciones, la constancia de los ritmos, etc.
proyectadas en la tela. También veo una animalidad que logra transformar las posiciones cristalizadas
sobre los cuerpos y la confeccién de los tiempos: alteracién del espacio sensible, traslaciones de
locaciones, historias contradictorias, documentales denunciantes, etc. En fin, una animalidad poética
que puede ser cualquiera frente al mundo: el espectador trivializado. Tal vez suene redundante hablar
del espectador a propésito del cine, o quizd, suene a perogrullada como tema relacionado al cine. Pero
sus efectos mas considerables no se encuentran repercutiendo dentro de las teorias cinematograficas
y sus ensoifiaciones sobre cémo tiene que ser el cine, sino que resuenan en aquellos espacios
transformados a propoésito de este animal ansioso de movimiento. Desde esta notoria ansiedad

http://2016.1afuga.cl/zoon-kine/748 1de7



Pérez, D.. Zoon kiné. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

aparecen las herencias del cine. No tinicamente como lo que nos ha dejado el cine materialmente —su
técnica y sus aparatos; tampoco, como aquellos films que han marcado la vida de los cinéfilos o de los
espontaneos recuerdos de peliculas. Tiene que ver con la memoria que precede a su aparicion en tanto
nuevo arte: sus relatos y teatros, momentos y sensaciones, distancias y fabulas.

Lo primero: el cine no es un arte o una técnica solamente, es también una animalidad. Un animalidad
que bajo cierta tecnologia de la escritura, y condicionado basicamente por la literatura, ha podido
desarrollar el montaje de fotogramas en movimientos. Cuando evocamos el origen del cine es
ineludible el escueto film de los hermanos Lumiére Obreros saliendo de la fabrica (1895), advirtiendo
la gran transformacién sensorial que produjo sobre los espectadores haber proyectado dicho film.
Pero esta primacia ha reducido el origen del cine a su ‘puro’ dispositivo, hasta llegar a concebirlo
como ese gran arte que depende sélo de sus materiales —tal como el suefio de Greenberg en torno a la
pintura. Ahora bien, esta animalidad pertenece a un deseo constante de ficcionar su tiempo y su
espacio. La ficcion, que no es mas que la alteracion del entrelazamiento del realismo a partir de sus
significados, imagenes y palabras, es la modalidad de intervencién que el animal cinematografico
encuentra para construir su mirada y su memoria a partir de la captura de imagenes-sindapticas, que
hacen posible la construccién una pelicula-otra. Devuelve, poéticamente, las imdgenes subterraneas a
su viaje incontrolable de imdagenes intercambiables. Esta aventura nace de la relacion que mantiene el
cine con la Literatura, y su estatus sobre arte en general. No podria ser de otra manera, es en el cine
donde la humanidad conjuga su bestialidad, superponiendo o degradando su ser; alumbramiento o
ensombrecimiento del ser. Esta conjugacion es sumamente contradictoria para el cine. Como
sabemos, unos de los grandes anhelos del cine es haber puesto frente a la mirada la culminacién de
las artes representativas, mediante la exposicion de imagenes que nos mostraban la pureza de las
cosas mismas. Pero frente a este anhelo de inmediatez se puede advertir no sélo el suefio de conjugar
todas la artes, indistintamente, también emerge la figura de una bestialidad que se refracta en lo que
el cine, estéticamente, ha instalado: el animal cinematografico espectador-de-la luz, producto del
reparto de la luz. Dentro del arte lo sensible la historia no es mas que un reparto de la luz, es decir, “el
tiempo en que aquellos que no tienen derecho a ocupar el mismo lugar pueden ocupar la misma
imagen: el tiempo de la existencia material de esa luz comun que habla Heraclito, de ese sol jueza que
no es posible escaparse” (Ranciére, 2013, p. 21). Este caracter, iluminador y sombrio a la vez, hace del
cine una forma de explicar la realidad, iluminandola —a la vez que ensombrece otra.

Dentro de esta metafora obturadora de la luz de la presencia animal que, por tanto, ensambla las
partes de su humanidad dentro una frondosa capitalizacién de la cultura visual, al cine podriamos
considerarlo —de manera preliminar- como la tecnologia que dialoga con una animalidad que busca
mediante el ensamblaje de imdgenes, sonidos, palabras, recortes temporales y alteraciones
espaciales, la consistencia e iluminacién de su propia existencia. Y no sélo como director, actor o
critico; no nos referimos exclusivamente a la tarea del realizador ilustrado sobre la mecanica del cine.
Hablamos de lo que el cine es, practicamente: ser-espectador-de la luz. En otras palabras, el cine es
aquella animalidad que ensambla su existencia en tanto que es espectador de ese mismo proceso
técnico-poético. Si hay un ser mas auténomo en la actualidad impuntual, es este animal que monta
su propia pelicula interior. Es el monstruo que se encuentra inmerso en esa humanidad post-humana
que Sloterdijk identificada como antropotécnica: o sea, dentro de “una ampliacién de la zona de
ejercicios (...) donde los individuos actiian sobre si mismos, trabajan en si mismos, hacen ejemplos a
partir de ellos mismos (...) generando la hechura autoplastica de los hechos humanos esenciales”
(2012, p. 148).

Algunos podran decir que esta capacidad de montaje y construccion de una subjetividad se debid al
apogeo nostalgico con la Literatura romantica —y su compleja relacion con la técnica. Sin embargo -y
como deciamos inicialmente-, el cine le debe mas a la literatura que al progreso de la técnica: el cine
le debe a la literatura esa capacidad de concatenacion de un fotograma con otro, que otorga sentido o
historia, a ese producto filmico donde las imagenes no logran sustituir a las palabras. Habria en la
imagen un movimiento, un fraseo, que permite desviar o sincronizar la mirada del espectador,
diciéndole algo. De alguna u otra manera, el animal cinematogréfico es también un animal literal: no
es un animal que se reduzca a leer los films o los textos de un film, descifrando la trama del mismo.
Sino que es una animalidad a secas; un animal que busca un decir, un habla; busca el paso de un ruido
a una palabra, de una materia a un cuerpo, de la sombra densificada a la majestuosidad de la luz;
busca su rectificacion auto-efectuada en el reparto de voces, ruidos y luces. Y esa animalidad se
proyecta en esta forma de inscripcién como transformacién espacial y posicionamiento de un cuerpo.

http://2016.1afuga.cl/zoon-kine/748 2de7



Pérez, D.. Zoon kiné. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

Por de pronto se podria aseverar que el animal cinematografico es una forma de ser que se distancia
de lo que se ha comprendido por cine: por cuanto que se distancia de la sala de cine y el proyector, se
aleja de la trama y las imagenes, para trabajar sus propias imdagenes recicladas; su propia
cinematografiedad. Su figura de espectador es a la vez el reposicionamiento para su condicion de actor
inevitable, transportando el film hacia otro mundo posible, reciclando las imagenes y las palabras que
lo hacen posible. No obstante, no habria que caer en el terreno iluso de un cine sin sus atribuciones
materiales que lo caracterizan. Pero hacer ver que el cine es la animalidad que trabaja sobre la
materia de las imagenes y las palabras, nos hace retroceder a la época donde el dispositivo y la técnica
del cinematégrafo ain no apareceria, aun no era visible. Es donde, practicamente, cuerpo y tecnologia
se han vuelto poéticamente lo mismo; se han convertido en una especie de estructura plastica de los
cuerpos ficcionados, dejando la consistencia de los cuerpos y sus representaciones en el residuo de
sus proyecciones. El cine es para la sociedad contemporanea lo que la utopia era para la sociedad
cristiana milenaria; el cine viene a tratar de cumplir ese suefio de las utopias en materializar, no a los
propios terrenos de la fantasia, sino mas bien, materializar las imdagenes ficcionales que las hacen
posible. Por lo tanto, el cine no ha destruido a las utopias, sélo a pavimentado su proceso de
transformaciones materiales a través de una nueva erética de las palabras y las imagenes. El cine, de
este modo, es aquel espacio donde la animalidad metamorfoseada del animal utdpico viene a cumplir
-suspender- el deseo por el movimiento y su auto-constitucion. Aunque -tal como nos recuerda
Derrida-, “la humanidad, ya se trate de nuevas técnicas biogenéticas, de la virtualizacion
multimediatica o del nuevo espacio publico, serd un nuevo mas alla ‘espectral’ de la oposicion
‘vida/muerte’, Estado/sociedad civil/familia” (2003, p. 288). Por tanto, el cine no ha suplantado las
formas escriturales y narrativas -propias de ‘una’ humanidad falogocéntrica-, mas bien, ha renovado
el viejo repertorio mimético de la pluma y el papel que postergaba la autoplastica dramatica de los
cuerpos, para dar paso al escritura de la luz sobre la tela como de proyeccion de éstos.

Es a partir de estas barruntas proposiciones que el pensamiento de la animalidad cinematografica se
antepone a la materialidad del cine, provocando un pensamiento de éste como articulacién del imago
con el comienzo de una presencia iluminada. Es aqui donde la astucia del animal literario -o bien, del
animal literal-, se transforma en la bisqueda sensible de poder participar en la habladuria del drama.
Cuando Epstein caducaba la vieja formula aristotélica de la ‘fabula’ y la ‘poesia tragica’ con la llegada
del cine, celebraba en el instante las viejos reproches literarios: ya no existe la biisqueda imaginativa
y mimética de la realidad fundada en la jerarquia de la palabra. El arte de las imagenes en
movimiento nos ensefiaba las cosas expresadas de forma consustancial y sin distancias. Sin embargo,
esta vieja rivalidad ya se encontraba en el corazén contradictorio de la Literatura. Lo que Epstein
celebraba no era mas que los efectos de la antigua llegada de la novela. La novela tiene como efecto
principal borrar las jerarquias que los cdnones miméticos de la palabra, establecidos por sociedades
literarias y grandes personajes histdricos, fundaban sobre la descripcién de la realidad. De esta
manera, la literatura es genéticamente politica y kinésica. Es decir, funda su razén de ser en la
circulacion de la palabra huérfana mediante su interrupcién y su dislocacidn, y la reanudaciéon de su
puesta en marcha. El cine hereda de la literatura, aparte de las viejas rencillas, la capacidad de
captura del movimiento divagante de las imdgenes y las palabras. De este modo, existiria una
condena contradictoria en la novela y el cine: la literalidad del animal literario —o bien, la
cinematrografiedad del animal cinematografico- es fundar legitimamente una escena bastarda e
ilegitima. Esta pequefia maquinita genera movimiento tanto a las palabras como a las imdagenes
mediante la ‘fabula’ de su kinésica: es decir, el entrelazamiento y puesta en escena heredados de la
fabula literaria, la forma plastica y la voz teatral, es la captura fabulosa del Bataille deseoso de la
muerte. Por otra parte -al modo deleuziano-, esta animalidad no apuntaria a la fauna de actores y
espectadores que circulan en el mundo del cine, los directores, actores y criticos. Esta animalidad es
mas bien, aquella anomalia que varia nuestra condicién pasiva de consumidores de imdgenes y
espectaculos, ejercitando su presencia molecular en la selva de las imagenes.*

Pero ese espectador, propio de la animalidad cinematogréfica, tampoco es herencia de la Literatura
propiamente tal. Esa mirada expectante que recobra las imagenes perdidas por el realizador son
aquellas imdgenes subterraneas propuestas por Ruiz y su admiracion por las ‘sombras chinescas’; su
fascinacién por el juegos de sombras. De hecho, el cine es el arte del juego de luces y sombras, asi lo
deja planteado Ruiz en su discurso de recibimiento del Doctorado Honoris Causa por la Universidad de
Lyon, en el 2005: “Es la sombra, o mas bien la oscuridad, la que permite construir, un poco a la
manera de un puzle, el edificio, palacio mental o laberinto, en el que vive una fiera -una felgya, decian
los antiguos vikingos-, y ese animal nos mira, nos acecha, y se apronta a devorarnos” (2013, p. 436).

http://2016.1afuga.cl/zoon-kine/748 3de7



Pérez, D.. Zoon kiné. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

Como vemos, es desde el teatro y su escenografia de luces y sombras como se adscriben los prototipos
de ensayos y obturadores que posteriormente el cine adoptard para sus procesos de filmacién. El
mismo Ruiz nos indicaba esto con amistad en su discurso: “queridos amigos, cuando vemos un
minuto de pelicula, lo que vemos son treinta segundos de negro filmado”. Pero es también la herencia
de una animalidad que se constituye mediante el juego de luces y sombras; una técnica de la
presencia que se resguarda dentro de una historia de la ausencia. La teatralidad del cine propone a la
humanidad esa bestialidad que mediante las desfiguraciones -como sucedia en las posturas y
pinturas de Bacon-, entregan la fuerza imperceptible de su aparicién como humano.

Ahora bien, el secreto del espectador, en el urdir de sus imdgenes que constituyen otra pelicula, se
verifica el gran potencial del cine: la inundacién del mundo en el sujeto. El andlisis que Ranciere
realiza sobre el teatro de Ibsen, verifica esa paso revolucionario del teatro cldsico, de grandes
personajes y representaciones, hacia un teatro donde el simbolismo de la puesta en escena, tanto de
los personajes como de la misma escenografia, efectia un mommentum en el espectador que se
expresa mediante “las sensaciones mudas a través de las cuales un individuo cualquiera experimenta
la accidén silenciosa del mundo” (2013, p. 139). No se refiere a las travesias pasionales que vive un
individuo de manera introspectiva. Todo apunta a que Ibsen -segun Ranciére- jugaba con las
emociones humanas expresados en formatos no-humanos: sillones, mesas, puertas, ventanas, etc.,
es decir, mediante el decorado y la escenografia: “El nuevo drama tenderd cada vez mas a confundir
su realidad sensible con la realidad material de la escena, a conferir a la luz el poder del drama que
ella iluminaba, y a la disposicién de las puertas y las ventanas la intensidad dramatica antafio puesta
en mano de los personajes que las franqueaban para traer los mensajes de afuera” (pp. 139-140).

Como vemos, el intercambio de simbolos e imagenes que creaban un dispositivo sensor capaz de
captar los ‘mensajes de afuera’ en el teatro de Ibsen, podriamos comprenderla como la innovacién del
teatro clasico hacia la ‘puesta en escena’ con las que el performance art contemporaneo y el cine han
heredado en su interactividad con el espectador. Pero mas considerable es aun la apariciéon de esta
animalidad cinematografica completamente contemplativa: es decir, el lector frente al libro y el
espectador en la platea frente al actor, crearon esa animalidad ansiosa de movimiento; ansiosa por
captar esos simbolos y signos que nos cautivaban para las transformaciones de lo sensible; literatura
y teatro crearon la animalidad que el cine, mediante su técnica, molde6 en su nueva fibula y puesta
en escena. Tanto frente al cine como frente al teatro la tragedia inmdvil prioriza la palabra para el
espectador; el intercambio infinito de miradas y palabras que establecen ese secreto silencioso
efectuado por el arte de la ‘puesta en escena’, rompe las fronteras que existian sobre los cuerpos y las
arquitecturas de la vida, otorgando, de esta manera, un pensamiento capaz de transformar a la nifia
de Satantango (1994), de Béla Tarr, en el gato que ella misma tiene entre sus manos como un ovillo
de lana, y ‘nosotros’ al acecho, cual animal, nos interponemos para que esa muerte nunca ocurra: la
muerte inevitable del gato y de ella, ambos animales.

El zoon de lo cinematografico, heredero de las historias y del théatron, es el que ocupa el espacio de la
imaginacion. Las multitudinarias salas de cine, el living con el televisor encendido, los dispositivos
instantaneos, las proyecciones en grandes monumentos, dibujan lo que serd el tercer espacio de
coalicién de lo visual con lo sonoro: “el espacio de la imaginacion, que ocupa el lugar del espacio
visual, debe eliminar la confrontacién entre platea y escena en beneficio de un espacio onirico de
asociaciones que englobe a ambos a partir de la dramaturgia visual y el paisaje sonoro” (Lehmann,
2013, p. 267). Estas palabras son de Hans-Ties Lehmann, y esta definiendo las articulaciones
materiales con las cuales el cine mudo dedicé toda su empresa. El acoplamiento entre el paisaje
sonoro y la dramaturgia visual, modificaron ese contacto con el espectador hacia una activacién del
pensamiento de los contrarios: el pensamiento de la luz. Aunque algunos puedan decir que todo se
puede saldar a través de la calibracion y edicién de los planos-secuencias que montan ya sea, 0 una
obra teatral en la pantalla, o una forma de experimentacion de lo visual -como lo es el video-arte-, a
ambas les aparenta una distancia irreductible en esa técnica: la aceleracion del suspenso; o sea, el
tiempo que me doy para decir algo con imagenes.

Animalidades fabulosas, cuerpos ficcionados.

El animal cinematografico es, estrictamente, fabuloso. Esto no quiere decir que esta animalidad sea
sobresaliente, genial o fantastica. Tampoco es una suerte de reduccionismo temprano del cine en
algiin género literario. Lo fabuloso de estas animalidades se refieren a la capacidad ficcional de las

http://2016.1afuga.cl/zoon-kine/748 4 de7



Pérez, D.. Zoon kiné. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

imégenes, las palabras y sus montajes como antesala a la corporalidad de su técnica. Pero por sobre
todo, lo fabuloso de la animalidad cinematogréafica es la posibilidad de ficcionar el reparto de cuerpos
que el cine entrega. En otras palabras, el animal fabuloso de la cinematografia es aquel que desliza
todas las evoluciones de las técnicas del cine y la fotografia hacia un espacio de una aventura inteligible
de sus materiales, buscando dar cuerpo a la danza de las palabras y las imdgenes; al mismo tiempo
que redistribuye el reparto de cuerpos cristalizado por la realidad de sus referentes. Es por este
motivo que lo fabuloso apunta a alterar los vectores radicalizados que envian las imagenes, ya sea, a
la pura experimentacion cadtica de ellas o a la politizacion consensuadas de lo que esas imagenes me
quieren decir —por lo demds, a ambas las sostiene un sustrato poético de instalacion que las hace
posible mediante montaje, pero que no se reducen completamente a éste. Lo fabuloso es aquella
estructura plastica que logra acoplar tanto lo central de los elementos cinematograficos como sus
efectos inesperados, desplomando los montajes pensados por el cineasta. Y cuyo efecto principal es
advertir la serie de transformaciones sensibles que ha generado el cine.

El cine, en su fabulosidad, es el arte de lo sensible por excelencia. No es sélo un arte de lo visible y lo
sonoro. Es el arte de las transformaciones temporales y espaciales; el arte que modifica lo sensible en
su reparto de los cuerpos. El cine, de esta manera, adopta la discordia de la palabra entre literatura y
retérica. De aqui heredan la ‘errénea vulgata’ anteposicion entre ficcién y realidad, que no es mas que
una redistribucién de los cuerpos en la realidad social y su contraparte de la promesa, pero que ha
sido entendido como ‘el aspecto falso e iluso de la realidad’. El cine lograria que la articulacién entre
la ficcion y la realidad no sea parte de un proceso conceptual antitético y simplista, sino que pase a
ser un proceso dialéctico cuya materialidad plastica transforma el tejido sensible tanto del arte de las
imagenes en movimiento y del animal cinematografico —es decir, el espectador autoplastico. Esta
corporalidad ficcionada se desliza en la superficie que las realidades consensuadas establecen en sus
diversos dispositivos, logrando desfigurar los cuerpos que se proyectan en la tela, asi como los
cuerpos que se colocan en relacién y que se reparten en la sala, el barrio, un museo o un espacio
determinado. De aqui podemos inferir la transformacion de esta doble corporalidad de la animalidad
cinematografica; por una parte, existe la corporalidad que logra configurar —y desfigurar- el cine
mediante la escritura de luz y sombra sobre la tela. Y por otra parte aparece esa nueva configuracion
espacial de los cuerpos que determina esa realidad ajena al cine -o, mas bien, esa realidad
des-montada, distante, donde aparecen los gestos repetitivos de la animalidad liberados de los cédigos
‘humanos’ que modelan y distribuyen los cuerpos en su materialidad vivida.

La relacién entre una politica de la ficcién y su desarrollo material, necesita el despliegue temporal
que encuentre su logica sensible de percepcién. La logica temporal atribuida a este despliegue es la
escena del disenso que cobra distancia de una temporalidad oficial del cine, o sea, la temporalidad del
cineasta. Tal es la politica del cinéfilo: no el programa politico rebelde que pormenoriza el cine de
masa, hollywoodense y de los grandes festivales, o, que se instala en las circunscripciones de un arte
determinado, sino, es aquella practica que logra adquirir su sabiduria mediante la toma de distancia
de las imagenes y bajo sus propias traducciones en el arte de la escritura de la luz sobre la tela. Este
ejercicio le permite disefiar su propio catalogo, su propio archivo. Ejercita su propia temporalidad
respecto de los films, rompiendo las categorias que jerarquizan el arte de lo sensible; le permite
desviar la mirada del movimiento biopolitizado del ojo-mecanico hacia una mirada distraida -pero no
desatenta-, que desanuda la pureza supuesta del cine que equiparaba la mirada con el movimiento de
la maquina. De esta manera, transforma e incorpora al cine como una vida expuesta a la pureza de los
acontecimientos materiales y no como un arte moderno que transforma la vida: “la cinefilia ha
cuestionado las categorias del modernismo artistico, no a través de la ridiculizacién del gran arte sino
mediante el retorno a un anudamiento mas intimo y mas oscuro entre las marcas del arte, las
emociones del relato y el descubrimiento del esplendor que podia adoptar en la pantalla de luz en
medio de una sala oscura el mas comun y corriente de los espectaculos (...) la impureza del arte”
(Ranciére, 2012, p. 11). De esta manera la cinefilia adopta lo fabuloso que, genéticamente, estructura
al cine: la creacion de un cuerpo-afecto. La creacion de un cuerpo-afecto como animalidad
acechadora de la instalacion de una cosmologia donde esta animalidad se inserta y experimenta sus
transformaciones y desfiguraciones en su propia corporalidad.

Asi y todo, la cinefilia también posee sus demarcaciones, transformaciones y experimentaciones. Cabe
comprender que la cinefilia es esta animalidad fabulosa, donde los cuerpos se forman y deforman
mediante el comentario del cine, virtualizando la poética de un comenzar; poética bastante sombria, y a
veces ligera. Pero es un modo de expresion que ‘expone’ a los cuerpos que se encuentran en la sombra

http://2016.1afuga.cl/zoon-kine/748 5de7



Pérez, D.. Zoon kiné. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.

-y en la fila-, a la espera, en ocasiones, de algo que los transforme. Jean-Luc Nancy, en un brillante
-e iluminador- ensayo sobre la cinefilia, nos entrega las siguientes apreciaciones: “El pasavistas era
antaflo un instrumento para proyectar las imdagenes. El cinéfila va al pasavistas, que es un poco como
una casa de citas, un lugar de paso, en todo caso de pasaje, esta bien claro: entramos y salimos, no
esta hecho para quedarse ahi. No estd hecho para estudiar en él ni para anudar unos vinculos
duraderos. El cinéfila es lo puesto de su pariente el cinéfilo” (2013, p. 300). Lo poco tenue de la
comparacién en la que se desplaza Nancy, no se debe a su enredado estilo escritural proto-ontolégico,
sino que, bajo la consigna de descifrar al cinéfila, comprende la relacién de los individuos, el
cinematdgrafo y el mundo del cine hacia la difuminacion de sus figuras. El cinéfila, que es el “hombre
comun y corriente del cine”, comienza a habitar un mundo, llamado ‘cinemundo’: origen mundano
del animal cinematogréfico. Su capacidad de acecho y percepcién es lo que ha transformado los
cuerpos ficcionados en cuadros personales de Facebook, twitter o instagram. Ha permitido
esquematizar animales fabulosos y acrobaticos en diversos y variados videos de Youtube. Y esto se
debe a que el cine proyecta el mundo: habitat del cinéfila, y objeto de discusion y categorizacion del
cinéfilo. El cinéfila se empapa del mundo que proyecta el arte de luz y sombras; se encuentra
ensamblado de partes que proyecta el cine con distintas personalidades, emociones y afecciones.
Mientras que el cinéfilo sélo se dedica a pronunciar ain mas su separacién del cine, invadiendo el
mundo de cine -mundo de realizadores, autores y actores- desde una postura racional de
espectador-actor-conservador. La animalidad surgida desde el cinéfila, es aquella que logra ser
esquematizada por el cine —sin dejarse llevar por lo espectacular o sensacional del cine, tal como lo
entendia Guy Debord sobre el espectaculo y la alienacién total sobre los individuos; o bien, por el
ojo-mecanico biopolitizado. Es decir, el cinéfila es aquella animalidad que:

Cuando miramos un paisaje desde un tren, desde un aviéon o desde un coche, o bien cuando nos
fijamos de repente en un objeto, en un detalle de un rostro o bien en un insecto, en cierto movimiento
de aproximacion de la mirada, cuando descubrimos una perspectiva de una calle, cuando apreciamos
una situacién digna de que se repare en ella, extrafia, sorprendente o desconcertante, pero también
tomando un café o bajando una escalera, (...) significa algo diferente de lo que puede significar ‘en
pintura’ o bien ‘fotografiado’, tanto como ‘radiofénico’: significa que se produce un contacto y un
intercambio, una suerte de coalescencia y de retroproyeccién de una espacio a otro (Nancy, 2013,
p. 309).

Este es un momento fabuloso; es la majestuosidad del momento. Es cuando nuestro ojo se vuelve
cdmara sin necesitar ninglin dispositivo en particular, y todo queda grabado en la memoria de
nuestra piel.

El desenlace de este ensayo -con todas sus letras-, recalca el mundo residual de imagenes en el cual
vive y se transforma la animalidad cinematogrifica —el hdbitat de los espectadores-de-la luz.
Asimismo, el acecho ya se encuentra integrado en esa particular forma de habitar un mundo de cine:
mundaneidad la fascinacién por las luces y las sombras, donde el animal adquiere lo fabuloso del cine
y se embarca en la empresa de ficcionar el cuerpo pre-existente. Tarea que no surge tan sélo como un
‘sujeto’ que admira el ‘objeto’ cine. Sino que también lo recorre una inquietud del movimiento
general, cdsmico, tal como lo describen estas romanticas pero precisas palabras de Jean-Louis Schefer:
“no se trata del movimiento que desencadena en primer lugar la movilidad general del mundo, sino
de la inquietud afiadida a este movimiento: ignoro también dénde imprimen su movimiento esos
objetos y si no serd en primer lugar en mi mismo: no soy por tanto exactamente espectador, soy el
saber de su muerte previa” (1980, p. 177). Muero, por tanto, en el deseo del cine, de convertir al
cinematdgrafo en la vida de cada uno, como un film secretado de mi alma.

Bibliografia

Derrida, J. (2003). Mis humanidades del domingo. En Papel Mdquina. La cinta de mdquina de escribir y
otras respuestas. Madrid: Trotta.

Lehmann, H. T.(2013). Teatro Posdramdtico. Murcia: CENDEAC-Ad Litteram.

Nancy, J. L.(2013). Cinéfila y cinemundo. En La particién de las artes. Valencia: Pre-textos/Universidad
Politécnica de Valencia.

Rancieére, J. (2013). Aisthesis. Escenas del régimen estético del arte. Buenos Aires: Bordes/Manantial.

http://2016.1afuga.cl/zoon-kine/748 6de7



Pérez, D.. Zoon kiné. laFuga, 17, 2015, ISSN: 0718-5316.
Ranciere, J. (2013). Figuras de la historia. Buenos Aires: Eterna Cadencia.
Ranciére, J. (2012). Las distancias del cine. Buenos Aires: Bordes/Manantial.
Ruiz, R. (2013). Poéticas del Cine. Santiago: Universidad Diego Portales.
Sauvagnarges, A. (2006). Deleuze. Animal al arte. Buenos Aires: Amorrortu.
Schefer, J. L.(1980). L’homme ordinaire du cinéma. Paris: Cahiers du cinéma/Gallimard.

Sloterdijk, P. (2012). Has de cambiar tu vida. Sobre antropotécnica. Valencia: Pre-Textos.

Notas

Es bastante atin mas sugerente el comentario que realiza Anne Sauvagnarges sobre el devenir-animal
en Deleuze; “el devenir-animal sirve pedagégicamente para poner de relieve el modo en que las
multiplicidades se componen realmente por hecceidades. Cada multiplicidad es ‘simbidtica’ y mezcla
todos los devenires (humanos, animales, moleculares). No hay, pues, un orden de regresién del
hombre al animal, sino que todos los devenires son, en efecto, simbidticos y moleculares” (2006,
pp- 133-134).

Como citar: Pérez, D. (2015). Zoon kiné, laFuga, 17. [Fecha de consulta: 2026-02-13] Disponible en: http://2016.1afuga.cl/zoon-kine/748

http://2016.1afuga.cl/zoon-kine/748 7de7



	Zoon kiné
	El cine y sus animalidades
	Notas


